
Guest
Rectangle



ÉTICA DEL DISCURSO Y  
TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

Ética del Discurso _MIOLO.indd   1 25/11/2025   09:48:49



Ética del Discurso _MIOLO.indd   2 25/11/2025   09:48:49



Gonzalo Scivoletto

ÉTICA DEL DISCURSO Y  
TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

Comentarios:
David F. L. Gomes

Ivan Rodrigues
Marcelo Andrade Cattoni de Oliveira
Saulo Monteiro Martinho de Matos

Belo Horizonte
2025

Ética del Discurso _MIOLO.indd   3 25/11/2025   09:48:49



Copyright © 2025 by Conhecimento Editora
Impresso no Brasil | Printed in Brazil

Todos os direitos reservados. Nenhuma parte desta publicação poderá ser reproduzida, seja por 
meios mecânicos, eletrônicos ou via cópia xerográfica, sem autorização expressa e prévia da Editora. 

Conhecimento
www.conhecimentolivraria.com.br

Editores: Marcos Almeida e Waneska Diniz

Revisão: Responsabilidade dos autores

Diagramação: Reginaldo César de Sousa Pedrosa

Conselho Editorial:

Deilton Ribeiro Brasil

Fernando Gonzaga Jayme

Ives Gandra da Silva Martins

José Emílio Medauar Ommati

Márcio Eduardo Senra Nogueira Pedrosa Morais

Maria de Fátima Freire de Sá

Raphael Silva Rodrigues

Régis Fernandes de Oliveira

Ricardo Henrique Carvalho Salgado (in memoriam)

Sérgio Henriques Zandona Freitas

Conhecimento Livraria e Distribuidora

Tel.: (31) 3273-2340

Whatsapp: (31) 98309-7688

Vendas: comercial@conhecimentolivraria.com.br

Editorial: conhecimentojuridica@gmail.com

www.conhecimentolivraria.com.br

303.372
S419e
2025

Scivoletto, Gonzalo.
Ética del discurso y teoria social crítica / Gonzalo 

Scivoletto. - Belo Horizonte: Conhecimento Editora, 2025. 
150p. ; 21cm 

ISBN: 978-65-5387-501-2
Varios autores.

1. Teoría social. 2. Ética del discurso. 3. Teoría 
moral. 4. Ética social. 5. Filosofía moral. 6. Filosofía 
social. 7. Ética discursiva. 8. Legitimidad democrática. I. 
RELATESC. II. Gomes, David F. L. (Colab.) III. Rodrigues, 
Ivan (Colab.). IV. Oliveira, Marcelo Andrade Cattoni de 
(Colab.). V. Matos, Saulo Monteiro Martinho de (Colab.). 
VI. Título.

CDD – 303.372
CDU – 316.3

Elaboração: Fátima Falci – CRB/6-nº700

Ética del Discurso _MIOLO.indd   4 25/11/2025   09:48:49



SUMARIO

Presentación: sobre la RELATESC y su Cátedra Libre................................7

PARTE I
AMÉRICA LATINA, SOCIEDAD Y CRÍTICA  

CÁTEDRA LIBRE RELATESC 2023

Ponencia principal

Ética del discurso y teoría social crítica
Gonzalo Scivoletto....................................................................................... 11

Comentarios

Contra la clausura defensiva de la ética del discurso: un diálogo con 
Gonzalo Scivoletto
David F. L. Gomes........................................................................................ 29

Teoria Crítica e teoria moral. Ou: Teoria Crítica é teoria moral?
Ivan Rodrigues.............................................................................................. 43

“Ética del discurso y teoría social crítica”, de Gonzalo Scivoletto: 
comentários e diálogo crítico
Marcelo Andrade Cattoni de Oliveira..................................................... 53

Teoria crítica da sociedade e o argumento transcendental
Saulo Monteiro Martinho de Matos......................................................... 69

Réplica

Réplica
Gonzalo Scivoletto....................................................................................... 83

Ética del Discurso _MIOLO.indd   5 25/11/2025   09:48:49



PARTE II
TEXTOS SUPLEMENTARIOS

Filosofía moral y filosofía social: hacia una teoría crítica de las 
instituciones
Gonzalo Scivoletto..................................................................................... 111

Ética discursiva y legitimidad democrática: acerca del rendimiento 
político del discurso moral
Gonzalo Scivoletto..................................................................................... 129

Ética del Discurso _MIOLO.indd   6 25/11/2025   09:48:49



7

PRESENTACIÓN:  
SOBRE LA RELATESC Y SU CÁTEDRA LIBRE

La Red Latinoamericana de Estudios Sociales Críticos – RELATESC 
ha sido formada entre 2021 y 2022 y tiene como objetivo reunir intelectuales 
para un ejercicio teórico compartido de reflexión sobre la sociedad lati-
noamericana y sus desafíos políticos, económicos, éticos y culturales. La 
idea de una teoría crítica tiene centralidad en el origen de la red: crítica 
como discusión pública sobre los mecanismos implícitos o explícitos que 
conducen a establecer relaciones estructurales de opresión, dominación 
o alienación. En este sentido, la RED es un espacio abierto a diferentes 
orientaciones teóricas y disciplinares que parten del compromiso prác-
tico con el fortalecimiento de los principios democráticos de igualdad y 
participación libre.

La RELATESC realiza encuentros periódicos a lo largo del año bajo 
la forma de un Seminario Permanente. Esos encuentros son virtuales y 
siempre ocurren alrededor de un texto y una exposición de una o uno de 
sus integrantes, a lo que se sigue una discusión abierta.

La otra actividad fundamental de la RELATESC es su Cátedra 
Libre. La América Latina, Sociedad y Crítica – Cátedra Libre RELATESC 
aspira a contribuir a la producción teórica autónoma en nuestra región 
a la intensificación y profundización de los diálogos entre sus docentes, 
investigadoras e investigadores.

El primer intelectual a ocupar la Cátedra Libre RELATESC fue el 
profesor Gonzalo Scivoletto, de la Universidad Nacional de Cuyo (Mendoza, 
Argentina). La conferencia de cierre de esa primera edición de la Cátedra 
Libre tuvo lugar en la Universidad Federal de Minas Gerais, en la ciudad 
de Belo Horizonte, Brasil, en febrero de 2023. Los textos publicados en este 
volumen son la ponencia principal, presentada por Gonzalo Scivoletto, los 
comentarios críticos que se le siguieron, la réplica y dos textos suplementarios 
del mismo profesor Scivoletto, que ayudan a comprender el contexto más 
amplio de su propuesta teórica.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   7 25/11/2025   09:48:49



8

PRESENTACIÓN: SOBRE LA RELATESC Y SU CÁTEDRA LIBRE

Agradecemos a la Universidad Nacional de Cuyo por el apoyo para 
la realización del evento, con la beca obtenida por el profesor Gonzalo 
Scivoletto en el marco del Programa UNCuyo de Movilidad Docente, de 
su Secretaría de Investigación, Internacional y Posgrado. Agradecemos 
también a la Universidad Federal de Minas Gerais y a la CAPES, por su 
apoyo a la participación del profesor Scivoletto y de los otros profesores 
con recursos PROEX del Programa de Posgrado en Derecho.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   8 25/11/2025   09:48:49



PARTE I

AMÉRICA LATINA, SOCIEDAD Y CRÍTICA 
CÁTEDRA LIBRE RELATESC 2023

Ética del Discurso _MIOLO.indd   9 25/11/2025   09:48:50



Ética del Discurso _MIOLO.indd   10 25/11/2025   09:48:50



11

ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

Gonzalo Scivoletto1

Resumen: El objetivo de este seminario es analizar y discutir los aportes de la ética dis-
cursiva a la teoría social. Para ello, se distinguirán dos programas diferentes de ética del 
discurso: el programa elaborado por Habermas y el elaborado por Apel. Se defenderá el 
programa fuerte apeliano, tanto en su dimensión de fundamentación como de aplicación. 
En relación con esta última, se ofrecerá un análisis centrado en las condiciones marco para 
la institucionalización del discurso. Finalmente, a partir de tal marco teórico, se ofrecerán 
al debate algunas conjeturas relativas a las condiciones subjetivas y objetivas para la ins-
titucionalización de la democracia deliberativa en América Latina, con especial énfasis 
en la historia argentina reciente. 

Sumario: Situación de la ética del discurso: un intento de estado de la cuestión. 
Delimitación al campo de la aplicación de la ética del discurso: filosofía práctica y 
coyuntura histórica. Disolución o reducción de la ética del discurso en Habermas. 
El programa fuerte de Apel: ética de la corresponsabilidad relativa a la historia y las 
instituciones. El problema de la aplicación: contra el cínico y la determinación de 
la exigibilidad de la acción moral en el marco de las instituciones. Responsabilidad 
individual y corresponsabilidad colectiva. El aporte de la ética discursiva: determinación 
de las condiciones marco para la institucionalización del discurso. El aporte de la teoría 
social crítica: análisis de los complejos institucionales y sistemas de responsabilidad. 
Aplicación: américa latina y los déficits de democratización. 

1.

Quisiera comenzar este trabajo con una pregunta básica: ¿qué significa 
hacer teoría social crítica o simplemente crítica social? Una respuesta 
también básica podría ser: significa mostrar / develar que determinadas 
relaciones sociales o instituciones son injustas. También la teoría social 
debería ocuparse de explicar tales relaciones o instituciones, su origen y 
mecanismos ideológicos de legitimación, en qué medida se vinculan entre 
sí a través de un tipo de formación social mayor que produce diferentes 
tipos de injusticia, etc. La dominación por vía de la diferencia sexual, 

1	 Profesor de la Universidad Nacional de Cuyo (provincia de Mendoza, Argentina).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   11 25/11/2025   09:48:50



12

GONZALO SCIVOLETTO

étnica-cultural o económica – entre otras – ha sido mostrada y explicada 
por una gran variedad de corrientes de las ciencias sociales, la filosofía e 
incluso el arte y la literatura a lo largo de la historia. Pero lo que subyace 
a esa crítica, o su condición de posibilidad, es un criterio normativo de 
justicia. Implícita o explícitamente los actores sociales deben partir de 
la base de una idea acerca de lo que es justo, o al menos, de una cierta 
representación negativa (Horkheimer) de que algo es injusto. La teoría 
social puede ser pensada como una elaboración de esa percepción de 
injusticia. A su vez, la percepción misma, o el “sentimiento moral”, puede 
ser remitido a diferentes mecanismos, y hay quienes pueden pensar 
que se trata de sentimientos “humanos” (universales) o profundamente 
culturales. Lo cierto es que el punto de partida de todo esto, de toda 
crítica social, es una idea o criterio normativo.

2.

Pero la pregunta que nos interesa aquí no es “de dónde” provienen los 
parámetros normativos, sino cómo se justifican. Se trata de una pregunta 
por la validez y no por la génesis. En los últimos años se ha puesto de 
moda el problema de la justificación del carácter de la crítica, y hay toda 
una tradición en la teoría crítica contemporánea (digamos desde El 
derecho de la libertad de Honneth, en autores como Rahel Jaeggi, Amy 
Allen, Titus Stahl, entre muchos otros) que defiende la idea de la crítica 
inmanente2. No voy a abordar esta cuestión de forma directa, sino más 
bien de forma elíptica, revisando las contribuciones de una corriente 
que se ha ocupado significativamente de la cuestión de la justificación de 
la validez de nuestros parámetros normativos. Me refiero a la ética del 
discurso (Diskursethik). Lamentablemente, fuera de la crítica especializada 
las nociones ético-discursivas, salvo excepciones, en las discusiones 
sobre teoría crítica contemporánea sólo están vinculadas – y de manera 
muy general – a Habermas. Pero en general se ignora o se conoce muy 
poco sobre las contribuciones de Karl-Otto Apel. Tal vez esto obedezca 
al carácter filosófico-trascendental y también de difícil comprensión 
de Apel, a un lenguaje “pasado de moda”, y a la imagen que tal vez el 
propio Habermas ha construido de él: como el filósofo obsesionado con 

2	 Romero Cuevas, “Modos de crítica social: externa, interna e inmanente”, en J. M. Romero 
y J.A. Zamora (eds.), Crítica inmanente de la sociedad, Barcelona: Anthropos, 2020.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   12 25/11/2025   09:48:50



13

ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

la fundamentación última (Letztbegründung). En este trabajo intentaré 
mostrar algunas posibilidades de vinculación entre la ética normativa 
y la teoría social crítica en el marco de la ética del discurso de Apel, 
sobre todo en lo que denomina la “parte B”, esto es, como una ética de la 
responsabilidad referida a la historia y a las instituciones.

3.

Precisamente en esta parte se vinculan la cuestión de la justificación 
de los parámetros normativos con la evaluación crítica (empírica) de las 
instituciones realmente existentes (nuestro Estado de derecho, nuestras 
democracias, nuestras economías reales) y los cursos de acción posibles 
de los actores en el marco de esas instituciones, que funcionan como 
coerciones funcionales sistémicas (Sachzwänge). 

En el año 2009, con motivo de los 80 años de Habermas, la editorial 
Suhrkamp editó una obra en 5 tomos de sus “textos filosóficos”3. Para 
cada uno de esos tomos, divididos temáticamente, Habermas escribió 
una introducción. El primer tomo se ocupa de los fundamentos de la 
sociología en la teoría del lenguaje, el segundo sobre la concepción 
pragmático-formal del lenguaje y la racionalidad, el tercero sobre ética del 
discurso, el cuarto sobre filosofía política y el quinto sobre pensamiento 
posmetafísico. Es entonces en el tercer volumen, donde Habermas se ocupa 
por última vez – hasta ahora al menos – de una visión de conjunto de los 
fundamentos y del papel de la ética discursiva. Recientemente, luego de la 
muerte de Apel, Habermas ha publicado un importante texto, pero este no 
se ocupa en sentido estricto del programa de la ética del discurso4. Tanto 
en el aspecto de la fundamentación como de la aplicación ambos autores 
se distancian progresivamente al punto que es difícil pensar que se esté 
hablando de una misma teoría, más allá de compartir sus presupuestos 
básicos y fundamentales (giro lingüístico, la teoría de los actos de habla, la 
idea de discurso, etc.).

3	 Habermas, J. Philosophische Texte. Studienausgabe in fünf Bänden, Frankfurt am Main: 
Suhrkamp. Para este trabajo he utilizado una edición inglesa de las cinco introducciones 
escritas para cada volumen: Philosophical Introductions. Five Approaches to Communicative 
Reason, Introduction by Jean-Marc Durand-Gasselin, Translated by Ciaran Cronin, 
Cambridge: Polity Press, 2018.

4	 Habermas, “From formal semantics to transcendental pragmatics: Karl-Otto Apel’s 
original insight”, Philosophy & Social Criticism, 46(6), pp. 627–650, 2020.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   13 25/11/2025   09:48:50



14

GONZALO SCIVOLETTO

4.

En la Introducción escrita para el volumen de 2009 se pueden 
encontrar algunas cuestiones interesantes para nuestro tema. En primer 
lugar, la división o agrupamiento de los trabajos de Habermas en dos 
partes: la teoría moral y el sistema de los discursos prácticos. Con ello, 
Habermas confirma una posición asumida ya a comienzos de 1990, 
paradigmáticamente en Facticidad y validez: La ética del discurso se 
ocupa de la reconstrucción del punto de vista moral, es una teoría de 
la moralidad dirigida a explicar cómo las pretensiones de validez moral 
pueden ser resueltas, y aporta “la clave para analizar otras pretensiones de 
validez normativa, por ejemplo, la validez legal y la legitimidad política”5, 
pero en sí misma no se ocupa de cuestiones de contenido, porque los 
temas sustanciales o controversias concretas se resuelven en los discursos 
mismos por parte de los afectados. Para Apel también las controversias 
normativas sólo pueden ser resueltas por los afectados mismos, pero al 
tener el principio del discurso un contenido moral presupuesto, este último 
funciona como criterio de guía y orientación de los discursos reales. En 
segundo lugar, señala Habermas que desde el comienzo lo que diferencia la 
versión de la ética del discurso de Apel y la suya tiene que ver con el enfoque 
disciplinario (estrictamente filosófico) de Apel frente al interdisciplinario 
del propio Habermas. De acuerdo con su narrativa, la ética del discurso 
aparece en el marco de discusiones sobre la filosofía social y la filosofía 
de la historia, contra el cientificismo y el decisionismo, esto es, en el 
marco de cuestiones epistemológicas y políticas. Es decir, Habermas ubica 
el origen intelectual de la ética discursiva en el horizonte de su propio 
trabajo crítico y epistemológico de la década de 1960. Por su parte, Apel, 
casi desde el comienzo de su trayectoria académica, estuvo orientado por 
la elaboración de un programa de filosofía trascendental (hermenéutica 
trascendental, pragmática trascendental), más específicamente de una 
transformación hermenéutico-pragmática de Kant. Y, en ese sentido, Apel 
intenta llevar a cabo el proyecto que Kant no pudo: la fundamentación 
trascendental de la moral. Hasta aquí, los horizontes o programas 
filosóficos son bien diferentes. Ahora bien, incluso con estas diferencias 

5	 Habermas, Philosophical Introductions. Five Approaches to Communicative Reason, 
Introduction by Jean-Marc Durand-Gasselin, Translated by Ciaran Cronin, Cambridge: 
Polity Press, 2018, p. 103.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   14 25/11/2025   09:48:50



15

ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

relativas a la fundamentación y a, por decir así, el estatuto del principio 
del discurso, hasta fines de los años 1980 Apel y Habermas compartían 
supuestos comunes respecto de la ética del discurso. Luego de las Tanner 
Lectures6, y en especial desde Facticidad y validez7, la ética del discurso 
habermasiana se disuelve en los tipos de discursos da validez normativa, 
sin un metadiscurso que organice o distribuya desde un centro los tipos 
de discurso. En tal sentido, el principio del discurso es desde Facticidad 
y validez moralmente neutro, y por eso puede ramificarse a los ámbitos 
de la moral, el derecho o la democracia, sin que ninguno de ellos tenga 
preeminencia sobre el resto. En términos de Habermas son co-originarios.

“D: Válidas son aquellas normas (y sólo aquellas normas) a las que 
todos los que puedan verse afectados por ellas pudiesen prestar su 
asentimiento como participantes en discursos racionales”8

No voy a concentrarme aquí en la arquitectónica desarrollada por 
Habermas en Facticidad y validez. Simplemente me interesa destacar 
que Apel elabora una extensa crítica a la arquitectónica del discurso de 
Habermas, sobre todo en Auseinandersetzungen9, a la cual Habermas 
responde con una “pequeña réplica” (menos de 20 páginas contra las casi 
150 que le dedica Apel), y algunos comentarios en entrevistas o simposios 
(como por ejemplo un coloquio realizado en París en 2001). En este 

6	 Volpato Dutra, “Moral e direito nas Tanner Lectures de Habermas: um modelo processual 
de moralização do direito”, Ethic@, v. 10, n. 3, pp. 13-37, 2011.

7	 Habermas: “Aun con independencia de los supuestos metafísicos de fondo en los que 
estriba Kant, en esta duplicación del derecho en derecho positivo y derecho natural 
pervive una herencia platónica, a saber, la intuición de que la comunidad ideal de los 
sujetos capaces de responder moralmente de sus actos – la comunidad ilimitada de 
comunicación desde Josiah Royce hasta Apel – penetra, a través de medio que representa 
el derecho, en los tiempos del tiempo histórico y del espacio social y cobra como 
comunidad jurídica una forma concreta localizada en el espacio y en el tiempo. Esta 
intuición no es falsa en todos los respectos, pues un orden jurídico sólo puede ser legítimo 
si no contradice a principios morales. El derecho positivo, a través del componente de 
legitimidad que representa la validez del derecho, conserva una referencia a la moral. 
Pero esta referencia a la moral no debe llevarnos a poner la moral por encima del derecho 
en el sentido de una jerarquía entre los dos órdenes normativos” (Habermas, Facticidad y 
validez, Madrid: Trotta, 2008, p. 171).

8	 Habermas, Facticidad y validez, Madrid: Trotta, 2008, p. 172.
9	 Apel, ¿Disolución de la ética del discurso? Acerca de la diferenciación del discurso en la 

obra de Habermas Facticidad y validez. Tercer ensayo, orientado de forma pragmático-
trascendental, para pensar con Habermas contra Habermas, en Apel versus Habermas, 
Granada: Comares, 2004, pp. 121-246

Ética del Discurso _MIOLO.indd   15 25/11/2025   09:48:50



16

GONZALO SCIVOLETTO

sentido, podría decirse que más que una controversia sobre pretensiones de 
validez entre ambos autores el resultado final es una toma de posición sobre 
programas rivales. El propio Habermas admite que esta confrontación ya 
“no puede ser tarea de los propios autores implicados”. Por lo tanto, será 
tarea de los lectores continuar con este debate.

5.

En esta exposición, y en los dos trabajos que he enviado como 
materiales para este seminario10, me propongo abordar un aspecto 
particular de la gigantesca discusión entre Apel y Habermas, referido 
sobre todo al problema de la aplicación de la ética del discurso a la realidad 
histórica y social, esto es a ese complejo entramado de instituciones, 
subjetividades y culturas que llamamos coyuntura. Me interesa, además, 
defender el programa apeliano precisamente en aquellos aspectos que 
han sido más cuestionados y, al mismo tiempo, intentar mostrar que 
ambos enfoques comparten algunos aspectos complementarios en lo que 
refiere precisamente a la cuestión de la coyuntura histórica, pero también 
diferencias políticamente relevantes. Con todo, más allá del aspecto de 
exégesis y confrontación de ambas interpretaciones del carácter práctico 
de la ética discursiva, lo que me interesa especialmente es el vínculo con la 
crítica social (teoría crítica social). Mi inquietud es en qué medida puede 
sernos “útil” la ética del discurso para el ejercicio de la teoría crítica.

(En los últimos años, la teoría crítica contemporánea inspirada en 
la Escuela de Frankfurt se viene esforzando por mostrar con el mayor 
énfasis posible lo poco crítica que es la teoría crítica de Habermas y la 
necesidad de una especie de retorno a la teoría crítica “original” y más 
vinculada a la dialéctica marxista. Apel es directamente ignorado en esta 
discusión). 

Creo que pueden combinarse los “méritos” de ambos programas – en 
cuanto al problema que hemos delimitado aquí. Por una parte, el acierto 
de Apel en detectar el auténtico problema de la aplicación, que concierne 
a la necesidad de que la implementación de discursos reales supone 
analizar las condiciones de aplicabilidad y la exigibilidad razonable de 

10	 “Ética discursiva y legitimidad democrática: acerca del rendimiento político del discurso 
moral” y “Filosofía moral y filosofía social: hacia una teoría crítica de las instituciones”. 
Los dos están también publicados en este volumen.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   16 25/11/2025   09:48:50



17

ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

participar en discursos prácticos para los afectados11. Por otra parte, 
el acierto de Habermas en considerar ampliamente la necesidad del 
derecho positivo y sus ventajas respecto de la realización de la moral, 
y su complementariedad con el principio democrático en el marco de 
un Estado de derecho democrático y constitucional. Como intentaremos 
mostrar, estas dos posiciones no son contradictorias e incluso pueden 
potenciarse.

6.

Pero para comenzar me gustaría citar a Habermas, para analizar cómo 
plantea este problema en relación con Apel:

El segundo problema es el de la aplicación. Sigo a Klaus Günther12 
en su distinción entre los discursos de aplicación y los discursos de 
justificación como pasos necesarios para llegar a conclusiones morales o 
legales singulares en un caso conflictivo. Pienso que esta secuencia nos 
permite evitar algunas dificultades bien conocidas del planteamiento 
kantiano, que lamentablemente desarrolla la justificación y la aplicación 
de las normas morales en un único y mismo paso. Apel está pensando 
en algo distinto cuando habla de aplicación, o la parte B de la ética 
del discurso. Se refiere al grave problema del tipo de práctica que se 
dirige a la promoción de aquellas condiciones cuyo cumplimiento 
se halla ya presupuesto en el discurso práctico ordinario: en primer 
lugar, las condiciones económicas, sociales y culturales para una 
participación inclusiva y competente de todos los implicados en el 
discurso práctico; y, en segundo lugar, la condición de que todas 
las partes dispuestas a conformarse a normas intersubjetivamente 
reconocidas puedan efectivamente esperar de todas las demás 
que se comporten del mismo modo. Debe esperarse que todo el 
mundo cumpla efectivamente con las normas justificadas (Das ist 
die Zumutbarkeitsbedingung). Esta práctica metamoral al servicio 
de la mejora de las condiciones necesarias para la única situación a 

11	 El punto de partida es que todo sujeto se encuentra inmerso en un doble sistema de 
responsabilidad. De acuerdo con el principio del discurso, bajo la corresponsabilidad por 
la implementación de discursos prácticos en caso de controversias de validez normativa 
– y esto supone la realización de las condiciones marco culturales, políticas y económicas 
–; y, desde un punto de vista fáctico, por la responsabilidad ante diferentes sistemas de 
autoafirmación (o instituciones), tales como la familia, el trabajo, el Estado, etc. 

12	 Der Sinn für Angemessenheit. Anwendungsdiskurse in Moral und Recht, Suhrkamp, 1988.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   17 25/11/2025   09:48:50



18

GONZALO SCIVOLETTO

la que puede aplicarse el procedimiento discursivo para la resolución 
de problemas morales nos pone ante el dilema de Robespierre de las 
consecuencias inmorales de una praxis moralizante… No veo qué 
podría aportar a la resolución de este problema el hecho de convertir 
un fin político en un principio moral. Una teoría deontológica 
que explica cómo justificar y aplicar normas generales no puede 
conceder prioridad normativa a ningún propósito particular sobre 
tales normas, dado que la persecución de tal fin – por más elevado 
que sea – requiere un compromiso entre razonamiento normativo y el 
prudencial. Pienso que este problema clásico de cualquier ética de la 
revolución no puede resolverse en el marco de una teoría moral. Pero 
puede quedar difuminado en el marco de un Estado constitucional 
donde se institucionalice el reformismo democrático como una parte 
normal de la política. Los ciudadanos pueden contemplar entonces 
la constitución como el proyecto colectivo de una realización cada 
vez más exhaustiva de un sistema ya establecido de derechos básicos. 
Los ciudadanos que participan en la persecución de este proyecto 
colectivo pueden promover con total coherencia la mejora de las 
condiciones para un acceso apropiado a la política deliberativa y 
una debida participación en ella, mientras que, al mismo tiempo, 
pueden esperar racionalmente la aplicación de la norma a la que 
debe conformarse el comportamiento.13 

De esta larga cita podemos extraer varias cuestiones:

1. Aplicación es algo diferente en Habermas y en Apel.
2. El problema de la aplicación en el sentido de Apel es muy relevante.
3. Habermas no cree que el problema planteado por Apel se inscriba 

en el terreno de la moral, sino el campo de la política. La teoría discursiva 
de la moral es para Habermas puramente deontológica.

4. El principio de complementación (y toda la parte B) no está 
justificado en los presupuestos del discurso argumentativo.

7.

Como respuesta general al planteo de Habermas, y antes de pasar al 
programa de Apel, podríamos decir, desde nuestro punto de vista, que 

13	 Habermas, La ética del discurso y la cuestión de la verdad, Buenos Aires: Paidós, 2006, 
pp. 41-44.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   18 25/11/2025   09:48:50



19

ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

no hay ningún argumento de peso para esta especie de autolimitación 
de la teoría moral. ¿Por qué la teoría moral no tendría algo que decir 
sobre las condiciones del mundo realmente existente? En segundo 
lugar, la salida de Habermas es excesivamente institucionalista. Más 
allá de la problemática filosófica sobre diferenciación de discursos y la 
primacía o no del discurso práctico de contenido moral, también está la 
cuestión empírica de la relación entre, por ejemplo, constitucionalismo 
y democracia. Es decir, aun cuando pudiese hablarse con Habermas 
de una co-originariedad entre derecho y democracia en el plano de los 
principios, Habermas subestima, a mi modo de ver, el carácter ideológico 
de la constitución.

Pero, lo más importante, ¿hay realmente una contradicción entre una 
ética de la responsabilidad que se ocupa de las condiciones marco para 
la institucionalización del discurso práctico y la complementación que el 
derecho positivo y la participación política puede ofrecer en el marco del 
Estado de derecho? 

En la “pequeña réplica” que escribe contra Apel, Habermas se mantiene 
inamovible respecto del carácter puramente deontológico que debe tener la 
teoría moral: “una ética deontológica heredera de Kant excluye por buenas 
razones los compromisos. Los mandatos morales incondicionalmente 
válidos no pueden hacer compromisos, por magnánimos que sean, con 
ningún objetivo político, por elevado que sea”14. Habermas acusa a Apel 
de querer domesticar el poder político a través de la moral, función que 
Habermas atribuye al derecho. Sin embargo, más allá de la cuestión de la 
diferenciación de los discursos, horizontal para Habermas, vertical para 
Apel, el problema del carácter deontológico de la ética discursiva ya había 
sido abordado por Apel. La autolimitación es un rasgo esencial de esta 
teoría moral, pero hay que distinguir autolimitación de autorestricción. 
En palabras de Apel:

Sólo con dudas y no sin reservas puedo aceptar el epíteto “deontológico” 
para la ética discursiva. Es correcto en el siguiente sentido: la ética 
discursiva es post-kantiana y deontológica en la medida que formula 
la pregunta sobre el Deber vinculante para todos antes de la pregunta 
platónica-aristotélica (y también del utilitarismo) sobre el telos de la 
vida buena o, por ejemplo, la felicidad del individuo o la comunidad 

14	 Habermas, “Sobre la arquitectónica de la diferenciación de discursos. Pequeña réplica a 
una gran discusión”, en Entre naturalismo y religión, Barcelona: Paidós, 2006, p. 100.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   19 25/11/2025   09:48:50



20

GONZALO SCIVOLETTO

[…] Sin embargo, la etiqueta “deontológica” sugiere que se dispense de 
las preguntas por el fin y las consecuencias (y efectos colaterales de las 
acciones). La ética del discurso se confronta aquí con su principal tarea: 
superar el punto de vista de una “ética de la intención”, que la ética de 
Kant no ha superado, en favor de una “ética de la responsabilidad” (M. 
Weber).15

8.

El problema de la responsabilidad no se puede equiparar al problema 
de la aplicación situacional del imperativo categórico. Desde mi punto 
de vista, tiene que ver con la transformación del yo pienso al “nosotros 
argumentamos” en la que se funda la ética discursiva heredera de Kant, 
pero también heredera del giro lingüístico hermenéutico. El paso de la 
filosofía de la conciencia a la filosofía del lenguaje supone también el cambio 
de paradigma del individuo a la comunidad. Y en la comunidad real de 
comunicación los individuos asumen roles y posiciones (status) que son 
fácticamente irrebasables. Es decir, se pueden modificar roles y posiciones, 
pero no se puede contar con la posibilidad de comunidad alguna sin ningún 
tipo de rol. Esto se debe al carácter ineludible del complejo institucional 
en el que los individuos somos socializados, y al grado de exigibilidad – 
bajo tales circunstancias – de ingresar en un discurso práctico, con todo 
lo que eso conlleva. Lo que está en juego aquí es un aspecto clave de la 
ética del discurso en relación con la teoría social, a saber: la dinámica 
evolutiva de la modernidad que supone (o promueve) el pasaje de una 
ética convencional a una ética post-convencional. En el marco de la ética 
convencional la responsabilidad se encuentra circunscripta al sistema 
institucional, como sostiene Gehlen16.

Pero en un plano postconvencional también hay una responsabilidad 
humana. Algo sobre lo que Gehlen está profundamente en desacuerdo. Esa 
responsabilidad corresponde a la responsabilidad del interlocutor discursivo 
de implementar todas las medidas necesarias para la institucionalización 
del discurso práctico. No se trata de una ética de la revolución, como creo 
irónicamente plantea Habermas, sino justamente de la corresponsabilidad. 
La implementación de los discursos prácticos en el mundo real está 

15	 Apel, “Grenzen der Diskursethik? Versuch einer Zwischenbilanz”, 1986. Engl. Trans. E. 
Mendieta.

16	 Gehlen, Moral und Hypermoral, Eine pluralistische Ethik, Klosterman, 2004 (1969).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   20 25/11/2025   09:48:50



21

ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

guiada por una instancia dialéctica de conservación y transformación. 
Conservación por asegurar el sostenimiento de la comunidad real de 
comunicación y transformación en el sentido de aproximarse a la idea 
regulativa de la comunidad ideal de comunicación. Pero la pregunta por 
una ética de la responsabilidad post-convencional abre el interrogante 
acerca de a quiénes se les debe imputar responsabilidad por acciones 
colectivas, por ejemplo. En caso de la ética definida por roles, la función 
dentro de un sistema de autoafirmación define el marco de exigibilidad y 
culpabilidad en caso de daños (omisión, negligencia, etc.). Por ejemplo, la 
responsabilidad del médico por los efectos producidos por el tratamiento 
indicado a un paciente, o la responsabilidad de un gobernante por las 
decisiones que toma (conformes o contrarias al derecho) y los resultados 
obtenidos por esas decisiones, etc. (Lo mismo en el sentido de las personas 
jurídicas como las asociaciones, corporaciones, empresas, etc.). Pero la 
evolución de las sociedades modernas nos ha llevado a una situación 
novedosa en la historia de la humanidad, donde el alcance de las acciones 
globales excede la responsabilidad meramente individual porque el 
subsistema social mismo se ha autonomizado y complejizado. Se trata de 
un aspecto, en este caso, empírico. Apel menciona dos casos específicos, 
la economía global de mercado y la biosfera global. En cuanto a los efectos 
directos y colaterales de nuestras decisiones económicas individuales o 
de consumo – que afectan el ambiente – el concepto de responsabilidad 
individual es ciertamente muy deficiente. El entramado de decisiones es 
tan complejo, tan global e imprevisible que claramente excede el entorno 
inmediato del cual un individuo puede dar respuesta. El crecimiento de la 
complejidad social de la modernidad trae aparejado una multiplicación 
de roles y de esferas de institucionalización social tan diferenciado que el 
margen de acción individual se ve cada vez más restringido y, al mismo 
tiempo, solapado. Por ejemplo, en la clase media argentina han producido 
una gran indignación afirmaciones que de alguna manera – sutil o no – 
responsabilizan a los ciudadanos que viajan o vacacionan en el exterior 
por la falta de divisas, debido a la falta de divisas en el banco central y a 
la limitación de importar insumos para la producción, etc. Este tipo de 
responsabilizaciones individuales o grupales por problemas sistémicos 
son altamente problemáticos, tanto en su sentido teórico como político-
estratégico. La introducción del principio de la corresponsabilidad por las 
acciones colectivas o de los subsistemas sociales, como única respuesta 
posible a nuestros desafíos globales hoy, se traduce en la necesidad de 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   21 25/11/2025   09:48:50



22

GONZALO SCIVOLETTO

la institucionalización del discurso, en tanto opinión pública razonante, 
que Apel ve anticipada de manera aproximada e imperfecta en los “miles 
de coloquios y conferencias” sobre asuntos comunes que ya se encuentran 
institucionalizados (foros sobre pobreza, ambiente, desarme, refugiados, etc.).

La corresponsabilidad solidaria entonces, presenta una doble faceta. 
Una primera faceta trascendental, esto es, como un principio moral que 
se deriva del principio D – junto con el principio de igualdad de derechos. 
Pero además una faceta empírica, que se corresponde con la coyuntura 
histórica en la que los mecanismos de interacción entre los sujetos 
han alcanzado niveles muy altos de abstracción o de “anonimización”. 
Justamente la propuesta de Apel es que los desafíos que presenta esta 
coyuntura histórica pueden ser respondidos adecuadamente sólo desde 
una ética del discurso referida a la historia y a las instituciones.

9.

En el debate de Apel con Dussel17 podemos encontrar las definiciones 
más categóricas en el sentido de la posibilidad y necesidad de fundamentar 
un principio de complementación para la aplicación del principio D, 
que consiste en la creación de las condiciones institucionales (sociales, 
políticas, culturales) para la implementación del discurso práctico.

Así como Habermas utilizara la figura del escéptico radical contra 
el argumento de la fundamentación última, Dussel utiliza la figura del 
cínico. El cínico radical, a diferencia del escéptico que es más una posición 
académica o teórica, encarna muy bien la posición de los poderosos, que en 
nuestros contextos latinoamericanos conocemos bien. El cínico reconoce 
las reglas presupuestas en el discurso argumentativo, pero simplemente las 
deja a un costado. En otras palabras, reconoce la norma moral básica, pero 
no le importa su aplicación práctica porque no le conviene. Aquí, entonces, 
no se trata de un problema de fundamentación, sino de realizabilidad 
práctica. Por ejemplo, si un representante de la derecha radical aceptara 
ingresar en un discurso para defender una postura que niega la igualdad 
entre los seres humanos (por razones étnicas, religiosas, de género, o lo 
que fuere) podría ser conducido rápidamente a la contradicción entre el 

17	 Apel-Dussel, Ética del discurso y ética de la liberación, Madrid: Trotta, 2004. En el 
contexto de este trabajo me interesa especialmente el artículo de Dussel “Del escéptico al 
cínico”, pp. 171 ss.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   22 25/11/2025   09:48:50



23

ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

contenido de sus propios argumentos y los supuestos pragmáticos de la 
discusión, es decir, se podría mostrar la inconsistencia de su argumento 
y además la “falsedad” en términos de corrección normativa de lo que 
afirma. Por eso es que, por lo general, estas posiciones son dogmáticas, 
no aceptan el debate y se mantienen más bien en un tono oracular que 
habla para los convencidos. Ahora bien, al cínico no le interesan los 
argumentos, puede incluso dar por buenos los argumentos, pero por 
razones estratégicas aferrarse a su posición. En palabras de Dussel:

El ‘escéptico´ afirma al Otro, entra en la argumentación (y de no entrar 
deja de ser escéptico, porque deja simplemente de ser argumentante), y 
entrando se contradice (porque no puede pragmáticamente usar la razón 
radicalmente contra ella misma). El ‘cínico’, por el contrario, niega al 
Otro desde el inicio. Es una posición práctica que ha decidido (implícita 
o explícitamente) negar al Otro (y con ello niega toda prioridad a la 
razón discursiva).18

Sin embargo, desde mi punto de vista, creo que el cinismo sí puede 
presentar argumentos, o al menos excusas que pueden ser objetivadas 
y abordadas por un discurso teórico y un discurso práctico. Es decir, 
si bien el cínico puede no querer ingresar en un discurso, sí podemos 
convertir en objeto de un discurso las excusas del cínico. Por eso es tan 
importante la consideración que realiza Apel en la parte B de la ética 
del discurso del contenido moralmente relevante de las coerciones 
funcionales (Sachzwänge) de los subsistemas sociales. Y es precisamente 
aquí donde comienza, a mi juicio, la tarea de una teoría social crítico-
discursiva. Un ejemplo que se puede mencionar, a propósito de las tareas 
de una filosofía social crítica, es el siguiente. En Argentina, un problema 
estructural para el desarrollo de la economía del país, el crecimiento y la 
generación de condiciones de igualdad, está relacionado a los sucesivos 
endeudamientos que los gobiernos de derecha, o centroderecha han 
asumido con los organismos multilaterales de crédito, especialmente el 
Fondo Monetario Internacional. Este tipo de medidas, tanto en su fase de 
toma de deuda como en su fase de reestructuración o negociaciones de 
pago, generalmente han dividido a la opinión pública en dos. En primer 
lugar, los argumentos de una parte son que, dada la situación crítica del 

18	 Apel-Dussel, Ética del discurso y ética de la liberación, Madrid: Trotta, 2004, p. 175. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   23 25/11/2025   09:48:50



24

GONZALO SCIVOLETTO

país, el estado de cosas existentes desde un punto de vista económico, de 
la realidad económica – según las leyes del mercado capitalista, con sus 
respectivos mecanismos financieros, impositivos, etc. – “no queda otra 
salida” que tomar deuda con estos organismos dado que “es más barato” (o 
simplemente la única posibilidad) que el acceso a los mercados privados 
internacionales. En este tipo de conflictos pareciera darse un choque entre 
las normas morales (inherentes al principio del discurso) con las normas 
sistémicas normativamente relevantes. Se trata de, como bien aclara Apel, 
una tensión que excede el carácter de “conflicto entre personas”19. Pero 
el carácter normativo intersubjetivo de las coerciones funcionales del 
sistema también pueden ser meras excusas o simulaciones de intereses 
previos de parte, como vimos en el caso del cínico. “Así son las cosas”, 
“así funciona el mundo”, “no tengo alternativa”, etc., son expresiones 
que pueden escucharse cotidianamente para justificar cursos de acción 
supuestamente legitimados por la fuerza de las cosas. Pero no hablamos 
aquí de la realidad natural, la necesidad de las leyes de la naturaleza, sino 
del mundo social y cultural, del complejo mundo institucional. ¿Qué 
hacer frente a la realidad cuasi-natural del mundo social normativo? 
Desde Kant y la Ilustración, la esfera pública se ha constituido como una 
esfera espontánea y abierta que pone bajo la lupa las instituciones vigentes. 
En tal sentido, no queda claro, a mi juicio, la alusión de Habermas en su 
crítica a Apel a la ética revolucionaria, a Robespierre, y su defensa del 
reformismo democrático. Apel también es un reformista democrático, 
pero su planteo no queda atrapado en el institucionalismo democrático y 
constitucional de Habermas, porque tanto el derecho como la democracia 
son también sistemas de autoafirmación que se explican en el marco de 
una racionalidad estratégica de autoconservación del poder.

La ética de la responsabilidad relativa a la historia y las instituciones 
es un intento de mediación entre el realismo político (en el que última 
instancia recaen las teorías que ontologizan el conflicto) y el idealismo 
político que ve en el propio sistema el camino de salida de las propias 
contradicciones o tensiones que el sistema genera. Con ello no se quiere 
negar la capacidad de autoaprendizaje del sistema político – lo que 
configura el corazón de la Constitución –, sino que simplemente se trata 

19	 Apel, The Response Of Discourse Ethics To The Moral Challenge Of The Human Situation 
As Such And Especially Today (Mercier Lectures, Louvain-la-neuve, March, 1999), 
Leuven: Peeters, 2001, p. 97.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   24 25/11/2025   09:48:50



25

ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

de defender el carácter moral de los presupuestos del discurso más allá 
del ámbito discursivo20. Es decir, el principio del discurso, y de allí los 
principios de simetría discursiva y de corresponsablidad, configuran un 
criterio de evaluación de las interacciones no discursivas, estratégicas o 
abiertamente estratégicas. A esta orientación de la praxis política se la 
puede denominar activismo deliberativo.

En particular, la postura más sensata para un demócrata deliberativo 
que vive y actúa en circunstancias caracterizadas por la desigualdad es 
promover la deliberación a través de la persuasión cuando sea posible, 
pero no limitar sus medios únicamente a la persuasión. Llamo a esta 
perspectiva activismo deliberativo porque sostiene que la desigualdad 
generalizada y los fracasos de la reciprocidad pueden justificar métodos 
no persuasivos, incluso coercitivos, en aras de objetivos deliberativos. 
(Traducción G. S.)21

10.

El análisis de las condiciones marco para la institucionalización del 
discurso – descubiertas por el discurso teórico-filosófico – nos permite 
entonces orientar el análisis empírico – discurso teórico-social. Sobre 
el trasfondo de la idea de interlocutor discursivo – que no es un “ideal” 
– podemos reflexionar sobre tres escenarios relevantes para la teoría 
social: quienes se niegan a ingresar a un discurso práctico – rechazan la 
deliberación –, quienes están imposibilitados fácticamente de participar 
y quienes participan de manera genuina o sincera. En cada uno de estos 
escenarios se plantea la pregunta del activismo deliberativo acerca de 
qué debemos hacer. En el primer caso, encontramos a su vez dos tipos 
de manifestaciones: la actitud dogmática y la actitud escéptica sobre 
las condiciones de la participación – por ejemplo, cuando se sospecha 
acerca de si el otro quiere realmente deliberar o quiere imponer una 
agenda –, pero este caso se conecta con la participación genuina. En 

20	 Sobre este punto: Damiani, “Simetría discursiva y responsabilidad práctica”, Ética y 
discurso, 1, 2016. Respecto de las críticas sobre el contenido moral de las reglas discursivas 
y su transferencia al mundo de la vida, “fuera del discurso”, ver Paolicchi, “Las reglas del 
discurso y su interpretación”, Kriterion, 140, 2018, pp. 553-569.

21	 Fung, “DELIBERATION BEFORE THE REVOLUTION. Toward an Ethics of 
Deliberative Democracy in an Unjust World, POLITICAL THEORY, Vol. 33 No. 2, June 
2005, 397-419.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   25 25/11/2025   09:48:50



26

GONZALO SCIVOLETTO

el caso de la posibilidad fáctica también encontramos dos subtipos: la 
posibilidad externa en cuanto a las condiciones político-jurídicas o 
institucionales para el ejercicio de la deliberación (posibilidad objetiva) 
y a la posibilidad interna de los agentes (posibilidad subjetiva) que han 
desarrollado un tipo de personalidad democrática, crítica y falibilista. 
Se trata de dos cuestiones que están conectadas, y que, de algún modo 
podría englobar lo que comúnmente llamamos cultura democrática. Por 
último, la participación genuina o sincera se refiere a la buena voluntad 
del interlocutor en un discurso de participar bajo el único interés de 
encontrar una solución a la pretensión de validez controversial. Entre 
la actitud dogmática y la participación instrumental hay un punto en 
común: no se quiere participar realmente del discurso práctico. Pero el 
problema de la cultura democrática, al menos analíticamente, atañe a 
quienes en cierta medida no pueden hacerlo – o no del todo. Esto puede 
deberse a diferentes razones: (a) carencia de un medio institucional que 
favorezca la deliberación – instituciones “cerradas” y jerárquicas –, y (b) 
falta de medios simbólicos – como un lenguaje común –, problemas en las 
habilidades comunicativas necesarias – apertura al diálogo, impaciencia 
respecto de los tiempos de espera de la palabra –, etc.

Por lo tanto, los déficits de democratización pueden ser enfocados 
de manera multicausal, sin que necesariamente debamos otorgar una 
preeminencia o jerarquía a un factor determinado, al menos no de 
manera a priori. 

Finalmente, creo que en los tres casos se puede pensar en – como dice 
Apel – la función complementadora del derecho positivo. En el primer 
caso, como fuerza coactiva de la voluntad externa de agentes no dispuestos 
a deliberar – con todo lo que ello implica en relación con los derechos 
subjetivos –, en el tercer caso, como la apertura del campo de posibilidades 
para las negociaciones justas sobre intereses no generalizables. En el caso 
del segundo, el papel sobre todo de la Constitución en relación con el 
diseño institucional de una sociedad, y de cómo a través de una práctica 
institucional cada vez más deliberativa se producen condiciones subjetivas 
para la deliberación. Sin embargo, todo esto no es excluyente con la 
función político-económica de creación de condiciones de igualdad de 
estatus, que, a mi juicio sólo pueden ser generadas a través de los cambios 
en la dimensión material-reproductiva de una sociedad. En este último 
punto adquiere relevancia la discusión sobre el papel de los populismos 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   26 25/11/2025   09:48:50



27

ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA

latinoamericanos que hemos discutido previamente, en el seminario 
sobre Democracia y Populismos en Latinoamérica. 

Entonces, si bien la teoría crítica no puede dar “recetas” de salida a 
las crisis con las que nos enfrentamos hoy en día – sería muy sencillo, 
pero totalmente impotente plantear una revolución socialista como 
en el siglo XIX –, sí puede ofrecer algunas herramientas teóricas para 
el diagnóstico de tal crisis desde una perspectiva no reduccionista y 
multifocal. De manera contraria a quienes plantean que sólo una crítica 
inmanente puede ofrecer el marco metodológico para la crítica social, 
creo que también una ética universalista y formal – fundamentada de 
manera trascendental – como la que desarrolló Apel tiene mucho que 
ofrecer todavía como marco epistemológico y metodológico.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   27 25/11/2025   09:48:50



Ética del Discurso _MIOLO.indd   28 25/11/2025   09:48:50



29

CONTRA LA CLAUSURA DEFENSIVA DE LA ÉTICA 
DEL DISCURSO: UN DIÁLOGO CON  

GONZALO SCIVOLETTO

David F. L. Gomes1

1.	 Gonzalo Scivoletto como teórico crítico: la defensa de una 
posición crítico-trascendental fuerte

En cierto sentido, la historia de la teoría crítica frankfurtiana puede 
ser tomada como una incesante búsqueda por el método adecuado para 
el ejercicio2 de la crítica. Esa búsqueda está ya presente en el texto que es 
considerado el hito de fundación de ese campo teórico – el célebre “Teoría 
tradicional y teoría crítica”, de Max Horkheimer3 – y sigue con la misma 
intensidad hasta las más importantes discusiones contemporáneas de 
investigadoras e investigadores que reivindican, en cualquier grado que 
sea, el legado de la Escuela de Frankfurt4.

El texto del profesor Gonzalo Scivoletto (como expositor principal 
de la primera edición de la América Latina, Sociedad y Crítica – Cátedra 
Libre RELATESC, realizada en febrero de 2023, en la ciudad de Belo 
Horizonte, en Brasil) es, así, un ejemplar perfecto del tipo de trabajo que 
uno encuentra cuando se acerca a la manera como se hace teoría crítica 
en el seno del paradigma frankfurtiano5.

1	 Profesor de la Universidade Federal de Minas Gerais, en Belo Horizonte, Brasil. Licenciado en 
Ciencias Económicas y en Derecho. Doctor en Derecho, con maestría también en Derecho. 
Líder nacional del Grupo de Investigación CNPq CONAPRES – Constitucionalismo e 
Aprendizagem Social. Miembro fundador de la RELATESC – Red Latinoamericana de 
Estudios Sociales Críticos.

2	 Sobre la noción de “ejercicios de teoría crítica”, cf. Scivoletto, G. y Olalla, M. (eds.) (2022). 
Alternativas: ejercicios de teoría crítica contemporánea. Qellqasca.

3	 Horkheimer, M. (1983). Teoria tradicional e teoria crítica. En V. Civita (ed.), Benjamin, 
Habermas, Horkheimer, Adorno: textos escolhidos. Coleção “Os pensadores”, v. 6 (pp. 125-
162). Abril.

4	 Cf. Jaeggi, R. y Wesche, T. (comps.) (2009). Was ist Kritik? Suhrkamp.
5	 Así como los otros dos trabajos que complementan la discusión y que también vienen 

publicados en este volumen.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   29 25/11/2025   09:48:50



30

DAVID F. L. GOMES

Pero no es solo eso. A la pregunta sobre cómo le dar continuidad al 
ejercicio de la crítica G. Scivoletto nos ofrece una respuesta singular: de 
un lado, no toma el camino del regreso a la primera generación, que se 
hace hoy muchas veces con la mediación de la teoría social foucaultiana6. 
Por ello, preserva los logros de las generaciones posteriores – sobre todo 
la relevancia asignada a la necesidad de una fundamentación normativa 
para la crítica. De otro lado, empero, no se da por satisfecho con la 
debilidad de un modelo teórico como lo de Rainer Forst, que no va mucho 
más allá de la reiteración extenuante del “derecho a la justificación” en 
“contextos de justicia”7.

En sus propias palabras, la respuesta de G. Scivoletto se propone 
“explorar cómo puede ser interpretada la tarea de una filosofía social 
desde la perspectiva de la ética del discurso (…) como entrelazamiento 
entre teoría y praxis”8. O sea, se trata una vez más – y como siempre para 
la crítica, desde Karl Marx – de la relación interna entre teoría y praxis. 
Sin embargo, esa relación viene ahora reflejada en otra relación, aquella 
entre ética del discurso y filosofía social. La síntesis de esa otra relación 
es la afirmación según la cual la “filosofía social debería encargarse, en 
este sentido, de la reconstrucción normativa de las condiciones para 
la realización del discurso práctico en el marco de las instituciones 
existentes”9. Ello es lo mismo que plantear la idea de una “filosofía social 
discursiva, cuya tarea central es la de la crítica de las instituciones en 
tanto posibilitantes o limitantes de la institucionalización del discurso 
práctico”10.

6	 Por ejemplo, en Allen, A. (2016). The end of progress: decolonizing the normative 
foundations of critical theory. Columbia University Press.

7	 Forst, R. (2002). Contexts of justice: political philosophy beyond liberalism and 
communitarianism (Transl. John Farrel). University of California Press; Forst, R. (2012). 
The right to justification: elements of a constructivist theory of justice (Transl. Jeffrey Flynn). 
Columbia University Press.

8	 Scivoletto, G. (2023). Filosofía moral y filosofía social: Hacia una teoría crítica de las 
instituciones en el marco de la ética discursiva. En G. Scivoletto y David F. L. Gomes 
(comps.), América Latina y teoría social: ensayos plurales (p. 289). Dialética.

9	 Scivoletto, G. (2023). Filosofía moral y filosofía social: Hacia una teoría crítica de las 
instituciones en el marco de la ética discursiva. En G. Scivoletto y David F. L. Gomes 
(comps.), América Latina y teoría social: ensayos plurales (p. 290, cursivas en el original). 
Dialética.

10	 Scivoletto, G. (2023). Filosofía moral y filosofía social: Hacia una teoría crítica de las 
instituciones en el marco de la ética discursiva. En G. Scivoletto y David F. L. Gomes 
(comps.), América Latina y teoría social: ensayos plurales (p. 291). Dialética.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   30 25/11/2025   09:48:50



31

CONTRA LA CLAUSURA DEFENSIVA DE LA ÉTICA DEL DISCURSO: UN DIÁLOGO...

Con esas definiciones, ya queda en claro que la referencia de G. 
Scivoletto a la ética discursiva no es una referencia genérica, sino una 
referencia a una de sus versiones específicas. A pesar de dialogar también 
con Jürgen Habermas, su reflexión teórica tiene como base fundamental 
la versión de la ética discursiva que desarrolló Karl-Otto Apel:

me propongo abordar un aspecto particular de la gigantesca discusión 
entre Apel y Habermas, referido sobre todo al problema de la 
aplicación de la ética del discurso a la realidad histórica y social (…). 
Me interesa, además, defender el programa apeliano precisamente en 
aquellos aspectos que han sido más cuestionados y, al mismo tiempo, 
intentar mostrar que ambos enfoques comparten algunos aspectos 
complementarios en lo que refiere precisamente a la cuestión de la 
coyuntura histórica, pero también diferencias políticamente relevantes. 
Con todo, más allá del aspecto de exégesis y confrontación de ambas 
interpretaciones del carácter práctico de la ética discursiva, lo que me 
interesa especialmente es el vínculo con la crítica social (teoría crítica 
social). Mi inquietud es en qué medida puede sernos “útil” la ética del 
discurso para el ejercicio de la teoría crítica.11

Ese énfasis en la vinculación posible entre la ética del discurso y la 
teoría social crítica se justifica porque

[e]n los últimos años, la teoría crítica contemporánea inspirada en la 
Escuela de Frankfurt se viene esforzando por mostrar con el mayor 
énfasis posible lo poco crítica que es la teoría crítica de Habermas y la 
necesidad de una especie de retorno a la teoría crítica “original” y más 
vinculada a la dialéctica marxista.12

A su vez, la defensa más específica de la versión apeliana de la ética 
del discurso como también un enfoque crítico tiene que ver con el hecho 
de que “Apel es directamente ignorado en esta discusión”13 contempo-
ránea sobre los retos y las alternativas más adecuadas a la teoría crítica 
frankfurtiana.

11	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 16, cursivas en el original.

12	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 16.

13	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 16.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   31 25/11/2025   09:48:50



32

DAVID F. L. GOMES

Esta, es, pues, la singularidad de la propuesta teórica de G. Scivoletto – de 
su respuesta al problema de cómo llevar adelante el ejercicio teórico-crítico 
–: regresar a K.-O. Apel, principalmente a la “parte B” de su ética discursiva, 
para, delante de nuestra coyuntura, pensar “una ética del discurso referida 
a la historia y a las instituciones”14. Por lo tanto, una propuesta no de crítica 
inmanente, sino de una perspectiva crítico-trascendental:

De manera contraria a quienes plantean que sólo una crítica inmanente 
puede ofrecer el marco metodológico para la crítica social, creo que 
también una ética universalista y formal – fundamentada de manera 
trascendental – como la que desarrolló Apel tiene mucho que ofrecer 
todavía como marco epistemológico y metodológico.15

En suma, lo que está en juego es: ¿cómo institucionalizar las condicio-
nes mismas para la realización, entre las propias personas afectadas, de 
discursos prácticos, valiéndose de criterios ofrecidos por la ética del dis-
curso? O, lo que da igual, ¿cómo criticar las instituciones existentes cuando 
no encarnan adecuadamente esas condiciones?

Por supuesto, para mantener coherencia interna con su referencial 
conceptual, el teórico ético-discursivo no puede él mismo crear diseños 
institucionales, a la manera de un rey-legislador. Por ello, “no se trata 
de un diseño institucional en sentido estricto, sino de las condiciones 
normativas fundamentales para una crítica reflexiva sobre tal diseño”16. 
Esas condiciones normativas corresponden a lo que serían las “condiciones 
marco” para la institucionalización de los discursos prácticos y, una vez 
reconstruidas teóricamente en términos ético-discursivos, permiten, 
entonces, “orientar el análisis empírico”.

2.	 Aclaraciones necesarias

En mi formación teórica, la obra de J. Habermas tiene un peso mucho 
más grande que el de la obra de K.-O. Apel. No obstante, me viene muy 
bien la propuesta de Gonzalo Scivoletto.

14	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 22.

15	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 27.

16	 Scivoletto, G. (2023). Filosofía moral y filosofía social: Hacia una teoría crítica de las 
instituciones en el marco de la ética discursiva. En G. Scivoletto y David F. L. Gomes 
(comps.), América Latina y teoría social: ensayos plurales (p. 295). Dialética.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   32 25/11/2025   09:48:50



33

CONTRA LA CLAUSURA DEFENSIVA DE LA ÉTICA DEL DISCURSO: UN DIÁLOGO...

En primer lugar, la importancia de J. Habermas en mis investigaciones 
nunca me impidió de mirar críticamente a la manera como él excluye del 
cuerpo teórico de la ética discursiva el problema de qué hacer cuando no 
están presentes las condiciones adecuadas para que las personas afectadas 
puedan resolver sus controversias recurriendo a discursos prácticos. 
Como un intelectual ubicado en la periferia, siempre me pareció un 
poco débil – para no decir un poco cínico – dejar la efectuación de esas 
condiciones al azar de la historia, en el peor sentido hegeliano posible, 
y, al mismo tiempo, celebrar la posibilidad de, en su Europa, poder 
contar con una historia que ya devino razón17. Así, la preocupación de 
la cual parte G. Scivoletto es también una preocupación mía y me alegra 
poder compartir con él esa angustia crítica, sobre todo teniendo en 
consideración que su propuesta está todavía empezando a desarrollarse 
y, por eso, hay mucho que hacer en los próximos años. Seguirle en ese su 
camino será seguramente una tarea placentera.

En segundo lugar, estoy de acuerdo con G. Scivoletto cuando señala 
una diferencia tan importante entre los programas ético-discursivos 
de J. Habermas y K.-O. Apel – nuevamente, ¿qué tiene a decir la ética 
del discurso cuando no están disponibles en la historia concreta de una 
sociedad las condiciones empíricas para recurrir a los discursos como 
medium para soluciones de controversias prácticas? Pero también estoy 
de acuerdo con él cuando no considera esas dos versiones principales de 
la ética del discurso como rivales, sino como complementarias, pudiendo 
“combinarse los ‘méritos’ de ambos programas – en cuanto al problema 
que hemos delimitado aquí”18. Debo confesar que a mí me pareció 
muchas veces una labor desproporcionada la insistencia de los dos en 
las distinciones excesivamente abstractas entre sus programas de ética 
discusiva, cuando para mí lo más importante eran dos cosas: probar el 
valor crítico de la ética discursiva la poniendo en acción, por así decirlo, 
en la interpretación de situaciones concretas del mundo y oponerse a 
programas teóricos basados en supuestos epistémicos, metodológicos y 
antropológicos que entran en colisión con los de la ética del discurso.

Por esas razones, estes mis comentarios críticos se centrarán en tres 
puntos: señalar la necesidad de que G. Scivoletto aclare algunos elementos 

17	 Cf., sobre todo, Habermas, J. (2000). Aclaraciones a la ética del discurso (Trad. José 
Mardomingo). Trotta.

18	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 16.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   33 25/11/2025   09:48:50



34

DAVID F. L. GOMES

de su propuesta teórica, defender la relevancia de que esa propuesta 
busque probarse en análisis de situaciones concretas en el mundo y 
subrayar la urgencia de que la ética del discurso sostenga de manera más 
enfática su posición el ámbito de la teoría social.

En cuanto al primer punto, dos cuestiones principales requieren, 
desde mi perspectiva, aclaraciones. La primera cuestión tiene que 
ver con la delimitación de lo que son “condiciones” e “instituciones”. 
Gonzalo Scivoletto se refiere, por ejemplo, a “condiciones marco para la 
institucionalización del discurso práctico”19, “condiciones institucionales 
(sociales, políticas, culturales) para la implementación del discurso 
práctico”20, “condiciones subjetivas y objetivas para la institucionalización 
de la democracia deliberativa en América Latina”21. Pero ¿cómo se 
relacionan esas distintas “condiciones”? ¿Son las mismas? Si no, ¿cuál la 
diferencia entre ellas? Si sí, ¿no hay aquí una utilización poco rigurosa de las 
ideas de condición y de institución? ¿Qué se quiere decir con “condiciones 
institucionales” y con “condiciones marco para la institucionalización”? 
¿Qué son “instituciones” en ese registro conceptual? ¿Condiciones 
subjetivas pueden ser tomadas como condiciones institucionales? Si sí, 
¿el concepto de institución no se vuelve demasiado amplio? Si no, ¿de lo 
que estamos a hablar sería entonces de condiciones no-institucionales 
para la institucionalización del discurso? De todas maneras, ¿qué son 
“condiciones subjetivas”?

Creo que un paso importante sería, pues, precisar mejor qué son 
“condiciones” y qué son “instituciones” – por lo tanto, también qué 
son “condiciones institucionales”, qué son “condiciones marco para la 
institucionalización” y “qué son condiciones subjetivas y objetivas”. Sobre 
las instituciones, G. Scivoletto no deja de ofrecer una aproximación 
explicativa22. Sin embargo, delante de la complejidad del tema, todavía 

19	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 11.

20	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 22.

21	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 11.

22	 Por ejemplo, Scivoletto, G. (2023). Filosofía moral y filosofía social: Hacia una teoría 
crítica de las instituciones en el marco de la ética discursiva. En G. Scivoletto y David F. L. 
Gomes (comps.), América Latina y teoría social: ensayos plurales (pp. 291-294). Dialética; 
Scivoletto, G. (2025). Ética discursiva y legitimidad democrática: acerca del rendimiento 
político del discurso moral. Publicado en este volumen, pp. 20-25.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   34 25/11/2025   09:48:50



35

CONTRA LA CLAUSURA DEFENSIVA DE LA ÉTICA DEL DISCURSO: UN DIÁLOGO...

no me parece una explicación suficiente. Delimitaciones y aclaraciones 
ulteriores pueden contribuir tanto para el debate internamente a la 
comunidad de especialistas en K.-O. Apel como, principalmente, para el 
debate externamente a esa comunidad.

A su turno, la segunda aclaración está relacionada al concepto de 
“activismo deliberativo”. ¿Cuál es exactamente su definición y su alcance? 
¿Qué significa “defender el carácter moral de los presupuestos del discurso 
más allá del ámbito discursivo”?23 Cuando hablamos del principio del 
discurso configurando “un criterio de evaluación de las interacciones no 
discursivas, estratégicas o abiertamente estratégicas”24, ¿por qué no hay 
en esa formulación una contradicción?

Al presentar el concepto de “activismo deliberativo”, Gonzalo Scivoletto 
busca apoyo en Archon Fung, quien sostiene que un demócrata deliberativo 
no puede ni debe limitarse a la persuasión, pues que la “desigualdad 
generalizada y los fracasos de la reciprocidad pueden justificar métodos 
no persuasivos, incluso coercitivos, en aras de objetivos deliberativos”25. 
Ese es un planteamiento sin dudas muy interesante. Pero exige muchas 
explicaciones. ¿Qué está incluido y qué no está incluido en los “métodos 
no persuasivos, incluso coercitivos”? ¿La violencia, por ejemplo, está 
incluida? ¿Sería esa la posibilidad de una justificación discursiva del uso 
de la violencia – uso que muchas veces se muestra inevitable en la lucha 
contra las opresiones concretas del mundo? Sin embargo, ¿la inclusión 
de la violencia como un método coercitivo evaluado positivamente bajo 
criterios configurados por el principio del discurso no exigiría cambios 
mucho más profundos en la arquitectónica teórica fundamental de la 
ética discursiva? Si no, ¿por qué no?

3.	 Irse al ataque

Al posibilitar una discusión como esa, sobre hasta qué punto puede 
haber una justificación discursiva incluso de la violencia, la propuesta 
teórica de Gonzalo Scivoletto deja ver muy fácilmente su inmenso 

23	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 25, cursivas en el original.

24	 Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado en este volumen, 
p. 25, cursivas en el original.

25	 Fung, A. (2005). Deliberation before the revolution. Toward an ethics of deliberative 
democracy in an unjust world. Political Theory, 33, 2, p. 399.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   35 25/11/2025   09:48:50



36

DAVID F. L. GOMES

potencial. No obstante, ella no se aleja mucho de la forma predominante 
en los trabajos de ética discursiva – por lo menos en los últimos años y 
hasta donde van mis conocimientos del campo: presentar, nuevamente, 
los presupuestos del discurso y decir que sí, se puede hacer algo más con 
eso. Pero no necesariamente hacerlo.

De mi parte, insistir en la “reflexión preliminar sobre las condiciones 
marco para la institucionalización del discurso práctico”, aclarando 
“la norma moral básica” y “las normas mínimas presupuestas”26, es lo 
mismo que permanecer en una posición demasiado defensiva. Esa 
clausura defensiva hace débil la ética discursiva en el contexto del debate 
contemporáneo de filosofía práctica, así como de teoría social.

Todo se pasa como si la ética del discurso, con toda su complejidad, 
fuera una especie de laberinto. Estaríamos, hace ya muchos años, décadas, 
perdidos en sus caminos, y los hilos que nos podrían conducir hacia 
afuera forman igualmente una trama tan compleja que nos mantienen 
paralizados en el mismo lugar.

En otras palabras, llevamos ya mucho tiempo discutiendo los 
fundamentos filosóficos de la ética del discurso, los supuestos irrebasables 
de la comunicación y los principios a los que desde ahí se puede llegar. 
Pero – como si aprisionados en un laberinto, dando vueltas y vueltas 
alrededor de un mismo punto – hemos hecho poco más que eso. 

En contra de esa clausura defensiva, me parece que es necesario, y 
urgente, que la ética del discurso se vaya al ataque.

Sin embargo, delante de ese escenario, ¿qué significa “irse al ataque”? 
G. Scivoletto, con el rigor que le es característico, advierte:

Por otro lado, aquella relativa «insatisfacción» de la ética del discurso 
respecto de los problemas morales sustantivos puede llevar, a mi juicio, a 
forzar la filosofía moral discursiva para que responda a tales problemas 
a partir de una deducción de los presupuestos trascendentales de 
la argumentación, cuando en este ámbito son los propios afectados 
quienes deben resolver.27

26	 Scivoletto, G. (2023). Filosofía moral y filosofía social: Hacia una teoría crítica de las 
instituciones en el marco de la ética discursiva. En G. Scivoletto y David F. L. Gomes 
(comps.), América Latina y teoría social: ensayos plurales (p. 286, nota al pie de página 6). 
Dialética.

27	 Scivoletto, G. (2023). Filosofía moral y filosofía social: Hacia una teoría crítica de las 
instituciones en el marco de la ética discursiva. En G. Scivoletto y David F. L. Gomes 
(comps.), América Latina y teoría social: ensayos plurales (p. 286). Dialética.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   36 25/11/2025   09:48:50



37

CONTRA LA CLAUSURA DEFENSIVA DE LA ÉTICA DEL DISCURSO: UN DIÁLOGO...

No hay duda en cuanto a esto: la filosofía práctica no puede sustituir 
la argumentación práctica ella misma, los teóricos no pueden sustituir las 
personas afectadas en la discusión de aquellos problemas que las afecta 
concretamente.

No obstante, eso no quiere decir que la ética del discurso tenga que 
quedarse clausurada en la reiteración de sus propios puntos de partida 
fundamentales. Ella puede, sin cometer el error de intentar sustituir los 
propios afectados en las tareas que ellos mismos deben resolver, ir más allá 
de la reafirmación de sus supuestos. Si logra dar ese paso afuera, ella puede 
entonces venir a jugar un rol imprescindible en el debate contemporáneo; 
de otro lado, si no lo logra dar, ella puede enfrentarse con el riesgo de 
que se vuelva todavía más débil en ese debate y se quede amenazada de 
colapsar en su laberinto interno.

¿Cómo, pues, en el escenario teórico actual, dejar su actitud repetitiva 
y defensiva, sin cometer el equívoco primordial de intentar sustituir los 
propios afectados en argumentaciones prácticas concretas?

Veo dos principales alternativas para esa tarea, o sea, para que la 
ética discursiva pueda irse al ataque: probar su valor crítico en análisis de 
situaciones concretas y enfrentarse explícitamente con teorías rivales. Para 
dejar en claro, la idea no es que, con esas alternativas, nos alejemos de la 
delimitación estricta de la ética discursiva: en última instancia, como bien 
enfatiza G. Scivolleto, la parte más grande y más crucial del trabajo tiene 
siempre que quedarse en las manos de las propias personas afectadas. 
Por ello, la ética del discurso lo que puede hacer es hacer hincapié en las 
exigencias normativas de la práctica discursiva. ¿Cuál es, pues, la diferencia 
de esas dos alternativas frente a la clausura defensiva que estoy a criticar?

En cuanto a probar su valor crítico en análisis de situaciones con-
cretas, lo que estoy a sugerir es que la ética discursiva presente sus prin-
cipios normativos por medio de un análisis crítico, por ejemplo, de ar-
reglos de los poderes del Estado, de procedimientos de participación 
popular, de procedimientos judiciales de tomadas de decisión, de arre-
glos familiares, de casos concretos de debates en la esfera pública. O sea, 
en lugar de presentarlos abstractamente en conexión con una situación 
ideal de comunicación y desde ahí derivar todo lo demás, presentarlos, 
en su abstracción inevitable, como aquello que falta para que un arreglo 
específico entre los poderes del Estado o una configuración específica de 
relaciones de género en familias o corporaciones sean legítimas.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   37 25/11/2025   09:48:51



38

DAVID F. L. GOMES

No me parece que, al señalar la ilegitimidad de arreglos de poderes, 
de procedimientos de tomadas de decisiones o de configuraciones de 
relaciones laborales, y hacerlo como camino para explicitación de los 
presupuestos normativos del discurso, estemos sustituyendo a las propias 
personas afectadas por tales arreglos, procedimientos, configuraciones. 
Sobre todo cuando, como lo hace G. Scivoletto, aceptamos incluso 
métodos no persuasivos y hasta coercitivos, desde que sirvan a objetivos 
discursivos.

Por supuesto, la reordenación de los arreglos, procedimientos y 
configuraciones criticadas debe quedarse a cargo de las personas por ellos 
afectadas. Pero, para que puedan cumplir mejor esa tarea, es imprescindible 
comprender lo que es una reordenación adecuada al principio del 
discurso y, para esa comprensión, la crítica a la ordenación ilegítima hasta 
entonces existente puede ser mucho más fructífera en la presentación de 
las exigencias normativas de ese principio que la reiteración, en abstracto, 
de los fundamentos filosóficos de la ética del discurso y de los supuestos 
irrebasables de la comunicación.

Sobre enfrentarse con teorías rivales, una de las consecuencias de su 
clausura defensiva es que la ética del discurso tiene hoy un lugar muy 
secundario en las discusiones de teoría social28. Por ello, irse a la discusión 
crítica de conceptos y supuestos que forman la base de teorizaciones más 
o menos hegemónicas en las discusiones presentes, teorizaciones que 
son diferentes y muchas veces opuestas al proyecto teórico-discursivo, 
también puede ser una manera mucho más efectiva de sostener el valor 
crítico de ética del discurso. De hecho, ese fue el camino de los fundadores 
de la ética del discurso, con sus muchas polémicas.

Un ejemplo puede ser ofrecido a partir de los desarrollos 
contemporáneos inspirados por la obra de Michel Foucault. Él ha dejado 
una herencia intensa y múltiple en la teoría social, herencia que nos permite 
hablar hoy de un paradigma foucaultiano – que alcanza de Judith Butler 
a Achille MBembe, de la generación actual de la Escuela de Frankfurt a 
Wendy Brown, de Christian Laval y Pierre Dardot a algunos y algunas 
intelectuales decoloniales. Ese paradigma opera, en su cierne, con 

28	 Algo semejante puede ser dicho en cuanto a la filosofía práctica. En ese caso, es ejemplar 
la relevancia que obtuvo Bernard Williams en el debate contemporáneo, con argumentos 
que contradicen frontalmente los supuestos de la ética discursiva – sean los supuestos 
estrictamente filosóficos, sean los supuestos antropológicos en que estes vienen anclados.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   38 25/11/2025   09:48:51



39

CONTRA LA CLAUSURA DEFENSIVA DE LA ÉTICA DEL DISCURSO: UN DIÁLOGO...

categorías y presuposiciones que se chocan con el núcleo estructurante 
del proyecto teórico de la ética discursiva.

De la manera como lo veo, y en lo que respecta a la contraposición 
entre él y la ética del discurso, tal paradigma se sostiene sobre tres pilares 
conceptuales: la subjetividad, el cuerpo y el cuidado de sí. El enfrentamiento 
de esos pilares, desde la perspectiva de la ética del discurso, pasa, en 
primer lugar, por criticar la idea de subjetividad o el énfasis en la identidad 
subjetiva, haciéndose hincapié en la intersubjetividad constitutiva de 
la vida humana. En segundo lugar, es necesario mostrar que el cuerpo 
no es un cuerpo humano sino cuando ubicado hermenéuticamente en 
una trama cultural de sentidos humanamente compartidos, algunos 
de los cuales son el resultado, cristalizado históricamente, de prácticas 
discursivas. Finalmente, en tercer lugar, es fundamental aclarar los 
contrastes entre la noción de cuidado de sí y la noción de responsabilidad 
solidaria.

No se trata, por supuesto, de una simple oposición entre esos conceptos: 
no se trata de la intersubjetividad en contra de la subjetividad, las tramas 
de sentidos compartidos en contra del cuerpo, la responsabilidad 
solidaria en contra del cuidado de sí. Al revés, se trata de explicar que 
la subjetividad solo es posible como fruto de procesos intersubjetivos de 
socialización, que el cuerpo solo deviene una categoría destacada desde 
dentro de tramas culturales de sentidos compartidos, que el cuidado de 
sí solo puede obtener una dimensión ético-política cuando interpretado 
en el marco de una responsabilidad solidaria.

Al proceder de ese modo, la ética del discurso, saliendo de su posición 
demasiado defensiva, puede volver al centro de los más importantes 
debates teórico-sociales de nuestra época y presentarse como un aporte 
imprescindible para pensar los problemas correspondientes. Al mismo 
tiempo, se vuelve posible alejarse de la criptonormatividad presente en 
la obra de M. Foucault29 y en su legado como paradigma foucaultiano, 
sin rechazar completamente las valiosas contribuciones críticas de M. 
Foucault él mismo y del paradigma foucaultiano como un todo.

29	 Habermas, J. (1987). The philosophical discourse of modernity: twelve lectures (Transl. 
Frederick Lawrence) (p. 238-293). MIT Press.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   39 25/11/2025   09:48:51



40

DAVID F. L. GOMES

4.	 Consideraciones finales

Los últimos años no dejan mucho espacio para ilusiones en Latinoamérica. 
El avance del autoritarismo es hoy una realidad que sobrepasa fronteras y 
deviene, nuevamente en la historia, un peligroso rasgo regional. Pero son 
exactamente esos momentos aquellos en los cuales el ejercicio teórico-
crítico se hace más necesario. La propuesta teórica de Gonzalo Scivoletto 
es, más que todo, una invitación a compartir con él ese ejercicio. Estos mis 
breves comentarios, a su vez, no son sino la expresión de un amigo que 
acepta, muy contento, esa preciosa invitación.

Referencias

Allen, A. (2016). The end of progress: decolonizing the normative foundations 
of critical theory. Columbia University Press.

Forst, R. (2002). Contexts of justice: political philosophy beyond liberalism 
and communitarianism (Transl. John Farrel). University of California Press

Forst, R. (2012). The right to justification: elements of a constructivist theory 
of justice (Transl. Jeffrey Flynn). Columbia University Press.

Fung, A. (2005). Deliberation before the revolution. Toward an ethics of 
deliberative democracy in an unjust world. Political Theory, 33, 2, 399.

Horkheimer, M. (1983). Teoria tradicional e teoria crítica. En V. Civita 
(ed.), Benjamin, Habermas, Horkheimer, Adorno: textos escolhidos. Coleção 
“Os pensadores”, v. 6 (pp. 125-162). Abril.

Jaeggi, R. y Wesche, T. (comps.) (2009). Was ist Kritik? Suhrkamp.

Habermas, J. (1987). The philosophical discourse of modernity: twelve lectures 
(Transl. Frederick Lawrence). MIT Press.

Habermas, J. (2000). Aclaraciones a la ética del discurso (Trad. José 
Mardomingo). Trotta.

Scivoletto, G. (2025). Ética del discurso y teoría social crítica. Publicado 
en este volumen.

Scivoletto, G. (2025). Ética discursiva y legitimidad democrática: acerca del 
rendimiento político del discurso moral. Publicado en este volumen.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   40 25/11/2025   09:48:51



41

CONTRA LA CLAUSURA DEFENSIVA DE LA ÉTICA DEL DISCURSO: UN DIÁLOGO...

Scivoletto, G. (2023). Filosofía moral y filosofía social: Hacia una teoría 
crítica de las instituciones en el marco de la ética discursiva. En G. 
Scivoletto y David F. L. Gomes (comps.), América Latina y teoría social: 
ensayos plurales (pp. 283-303). Dialética.

Scivoletto, G. y Olalla, M. (eds.) (2022). Alternativas: ejercicios de teoría 
crítica contemporánea. Qellqasca.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   41 25/11/2025   09:48:51



Ética del Discurso _MIOLO.indd   42 25/11/2025   09:48:51



43

TEORIA CRÍTICA E TEORIA MORAL. OU: TEORIA 
CRÍTICA É TEORIA MORAL?

Ivan Rodrigues1

O projeto de recuperação e atualização da ética do discurso no seio 
de uma teoria crítica da sociedade capitalista é, sem dúvida, necessário e 
oportuno. De um lado, tal projeto é necessário porque ele faz parte da ta-
refa indispensável de explicitar e justificar os critérios com base nos quais 
a sociedade capitalista é analisada e submetida à crítica; e é certo que as 
bases morais da crítica das injustiças sociais capitalistas precisam ser es-
clarecidas. De outro lado, aquele projeto é oportuno porque, atualmente, 
a extrema direita conseguiu reerguer-se mundo afora, e parte importan-
te de seu êxito nefando diz respeito a sua pretensão de endireitar moral-
mente uma ordem social que teria se degenerado moralmente, tornan-
do-se profundamente corrupta e até malévola. Uma teoria social crítica 
não pode, em face disso, abster-se de clarificar o ponto de vista moral e 
os princípios fundamentais com base nos quais as pretensões de correção 
moral podem ser discutidas e julgadas.

Em todo o caso, é preciso abordar não somente os potenciais, mas 
também as limitações da contribuição de uma ética do discurso (em ge-
ral, de uma teoria moral) para a teorização crítica da sociedade capitalis-
ta. Pode a ética do discurso constituir o carro-chefe ou a pedra angular 
da Teoria Crítica? Ainda mais que carro-chefe ou pedra angular, pode a 
ética do discurso constituir o único tipo de teoria (teoria moral, no caso) 
suficiente para a teorização crítica da ordem social dada? Caso o projeto 
de recuperar e atualizar a ética do discurso no interior da Teoria Crítica 
não pretenda atribuir à teoria moral alguma primazia sobre outros tipos 
de teoria (sobre, por exemplo, a economia política, a crítica da ideologia, 
a psicanálise, a teoria da sociedade, a teoria política), onde precisamente 

1	 Professor do Departamento de Filosofia da UFRN (Rio Grande do Norte, Brasil). E-mail: 
ivan.rodrigues@ufrn.br

Ética del Discurso _MIOLO.indd   43 25/11/2025   09:48:51



44

IVAN RODRIGUES

residem os limites das contribuições que a ética do discurso pode prestar 
à Teoria Crítica?

Essa questão metateórica não pode ser respondida de modo “pura-
mente” teórico. Ela só pode ser respondida em conexão estreita com um 
diagnóstico (pelo menos esboçado) da sociedade capitalista em que nos 
encontramos historicamente situados. Noutras palavras, a importância e 
o alcance da teoria moral no seio da teorização crítica da ordem social 
capitalista só podem ser determinados em ligação íntima com a seguinte 
questão: O que há de errado com as relações, as estruturas e as dinâmicas 
da ordem social capitalista? O que no capitalismo é insustentável, insu-
portável ou inaceitável? As contribuições que a teoria moral pode pres-
tar para a Teoria Crítica não podem, portanto, ser estimadas sem relação 
com a capacidade da teoria moral para compreender e articular o que no 
capitalismo é falho, prejudicial ou injustificável. Uma teoria moral qual-
quer (no caso, a ética do discurso) só pode mostrar-se apropriada como 
teorização crítica da sociedade prevalente, caso e na medida em que seja 
capaz de clarificar pelo menos uma das seguintes problemáticas: Em que, 
como e por que a sociedade prevalente funciona mal e até de modo au-
todestrutivo? Sob que aspectos e por força de que a sociedade prevalente 
torna o viver ruim e até vazio de sentido? O que na organização da socie-
dade prevalente é arbitrário, dominador?

Em primeiro lugar, eu gostaria de salientar a capacidade da teoria 
moral (mais especificamente: a capacidade da ética do discurso em geral) 
para tornar nítido e justificado o sentido básico compartilhado dos di-
versos tipos de injustiça social que caracterizam essencialmente a ordem 
social capitalista. Em segundo lugar, eu gostaria de apontar a insuficiên-
cia da teoria moral para dilucidar, sob um aspecto específico e central, o 
que há de normativamente errado com o capitalismo (mais precisamen-
te: com o capitalismo neoliberal), a saber: questões de vida boa (que são 
distintas de questões de justiça) são cruciais para a compreensão crítica 
das relações, estruturas e dinâmicas capitalistas atuais. Por último, mas 
não menos importante, eu gostaria de sugerir que a Teoria Crítica não 
se circunscreve a uma teoria das injustiças sociais (nem a uma teoria das 
alienações sociais): a Teoria Crítica também tem como objeto os distúr-
bios funcionais, os funcionamentos desarranjados, da ordem social pre-
dominante, os quais não necessariamente são carregados normativamen-
te nem sequer ideologicamente encobertos.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   44 25/11/2025   09:48:51



45

TEORIA CRÍTICA E TEORIA MORAL. OU: TEORIA CRÍTICA É TEORIA MORAL?

1.

É imprescindível ressaltar como especificamente a ética do discurso 
pode contribuir para a Teoria Crítica, pois não é sequer óbvio que a Teo-
ria Crítica tenha alguma necessidade de explicitar e justificar os critérios 
normativos que emprega para realizar suas análises críticas da ordem so-
cial modernamente triunfante, o capitalismo. Fabian Freyenhagen, aliás, 
defendeu recentemente que a Teoria Crítica precisaria não justificar seus 
critérios normativos: precisaria, noutras palavras, abster-se da tarefa da 
investigação metateórica dos pontos de vista normativos que são adota-
dos teoricamente. Essa seria uma tarefa absolutamente incompatível com 
a Teoria Crítica, já que a desviaria completamente de sua tarefa precípua 
de tornar visíveis os males que assolam a sociedade capitalista. Mais ain-
da, tal tarefa seria irrealizável pela Teoria Crítica, já que todo e qualquer 
ponto de vista normativo (moral, ético ou pragmático) inevitavelmente 
seria um ponto de vista não só enraizado na sociedade capitalista, mas 
também inteiramente interno a ela, o que implica que todo e qualquer 
ponto de vista normativo seria incapaz de transcender a própria socieda-
de ruim na qual é utilizado2.

Diante desse tipo de posicionamento na Teoria Crítica com relação 
à normatividade, torna-se preciso mostrar que e como uma teoria mo-
ral (no caso, uma teoria discursiva da moral) poderia constituir-se como 
teorização crítica do capitalismo. Além disso, cabe indicar que e como a 
ética do discurso poderia contribuir para uma crítica das injustiças so-
ciais capitalistas.

Karl Otto-Apel e Jürgen Habermas (os expoentes iniciais da ética do 
discurso) mostraram que o ponto de vista moral não é externo nem me-
ramente interno à sociedade capitalista, mas a transcende a partir de den-
tro, sem jamais desenraizar-se de seu contexto de surgimento, mas tam-
bém sem circunscrever-se irrestritamente a ele. É que o ponto de vista 
moral provém da linguagem usada discursivamente, e a linguagem não 
pode ser reduzida a simples instrumento do capitalismo. Enquanto Apel 
defende que as pressuposições pragmáticas fundamentais do discurso 
formam condições necessárias e universais de possibilidade de ações, 

2	 Ver Freyenhagen (2018). Para uma crítica da proposta de Freyenhagen, ver Rodrigues 
(2018). Sobre a necessidade de a Teoria Crítica explicitar e justificar seus critérios norma-
tivos, ver o subcapítulo 3 do capítulo VIII de Habermas (2022).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   45 25/11/2025   09:48:51



46

IVAN RODRIGUES

relações, práticas e instituições racionalmente constituídas – condições 
transcendentais, portanto –, Habermas mostra como a linguagem forma 
a mediação incontornável e insubstituível de toda a reprodução simbóli-
ca da sociedade: a única mediação estrutural-funcionalmente apropriada 
da reprodução cultural, da integração social e da socialização3.

Conforme Apel, por conseguinte, a dimensão pragmática da lingua-
gem é transcendentalmente indisponível ao capitalismo: mesmo que o ca-
pitalismo, com sua racionalidade econômica, avance desenfreadamente 
sobre toda a sociedade, permanecerá viva a racionalidade embutida pro-
fundamente na linguagem, ou melhor, na possibilidade latente de usar 
discursivamente a linguagem. Já de acordo com Habermas, o capitalismo 
pode até colonizar (monetarizar e burocratizar) o mundo da vida (a cul-
tura, a ordem jurídico-política e a personalidade), mas o mundo da vida, 
ainda que desfigurado pelo dinheiro e pelo poder administrativo, perma-
necerá constitutivamente linguistificado, assim como permanecerá viva a 
possibilidade estrutural de usar discursivamente a linguagem para ques-
tionar, resistir e desfazer a colonização capitalista do mundo da vida.

Admitindo-se que Apel e Habermas foram bem-sucedidos em mos-
trar que a moralidade, a racionalidade e a linguagem não se reduzem 
nem podem ser reduzidas a instrumentos do capitalismo, como uma teo-
ria moral (mais especificamente: como a ética do discurso) poderia con-
tribuir para a teorização crítica do capitalismo?

Nancy Fraser tem recentemente tornado bastante claro o modo dife-
renciado e complexo pelo qual a sociedade capitalista neoliberal se esta-
belece com base em estruturas institucionais injustas. Além das injustiças 
econômicas classistas (exploração e expropriação), há também, segundo a 
teórica crítica estadunidense, injustiças “não econômicas” que são estru-
turalmente arraigadas no neoliberalismo, a saber: injustiças políticas (falta 
de paridade participativa); injustiças de gênero (dominação das mulheres 
pelos homens não só em relações interpessoais, mas também e princi-
palmente através de arranjos institucionais, impessoais); injustiças raciais 
(racialização como subjetivação dominadora e sujeição degradante); e in-
justiças ambientais. Ainda que esses diferentes tipos de injustiça social não 
possam ser confundidos nem reduzidos a um único tipo abrangente de 
injustiça social, Fraser põe em relevo a importância decisiva e fulcral da 

3	 Sobre Apel, ver Apel (1990) e Habermas (2020). Já quanto a Habermas, ver Habermas 
(2001), Habermas (2021) e Habermas (2023).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   46 25/11/2025   09:48:51



47

TEORIA CRÍTICA E TEORIA MORAL. OU: TEORIA CRÍTICA É TEORIA MORAL?

política democrática para combater todos os tipos de injustiça social. É 
só politicamente e por vias democráticas que transformações estruturais 
emancipatórias da ordem social prevalecente podem ser levadas a efeito4.

Considerando que, em última análise, é só mediante uma rede de es-
feras públicas políticas democráticas que a abolição (ou pelo menos a di-
minuição) das injustiças sociais pode ser realizada, a ética do discurso se 
faz profundamente relevante para a Teoria Crítica. A ética do discurso, 
com efeito, pode contribuir, acima de tudo, para esclarecer os pressupos-
tos indispensáveis da discussão racional e para explicitar o princípio do 
discurso e o princípio da moralidade. Assim, ela pode contribuir para 
clarificar as condições procedimentais sine qua non de uma formação ra-
cional da opinião pública e da vontade coletiva; bem como pode contri-
buir para pôr em relevo o sentido moral de muitas problemáticas políti-
cas e, portanto, para evidenciar, quanto a tais problemáticas políticas de 
fundo moral, a necessidade de não subordinar o justo ao bom nem ao 
vantajoso.

Além disso, a ética do discurso pode contribuir para lançar luz sobre 
as deficiências estruturais das esferas públicas estabelecidas e, ainda, para 
diagnosticar as patologias das comunicações políticas dadas. Parece-me, 
a propósito, que o projeto proposto por Gonzalo Scivoletto, a saber, o 
projeto de uma teoria social crítica discursiva de inspiração apeliana, põe 
justamente em foco a capacidade da ética do discurso para aclarar os cri-
térios discursivos e morais de uma crítica dos ordenamentos institucio-
nais predominantes5.

2.

Rahel Jaeggi recuperou recentemente o conceito de alienação social, 
ressaltando sua importância para dar conta de fenômenos e processos 
sociais que caracterizam amplamente a ordem social capitalista, mas não 
podem ser decifrados com as chaves da teoria moral. Tais fenômenos e 
processos sociais não podem ser subsumidos nos tipos estruturais de in-
justiça social que reinam no capitalismo neoliberal. Trata-se, antes, de 
fenômenos e processos sociais de esvaziamento do sentido, de desnor-
teamento, de estranhamento de si mesmo e do mundo social no qual se 

4	 Ver Fraser & Jaeggi (2020) e Fraser (2018).
5	 Ver Scivoletto (2025) e Scivoletto (2020).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   47 25/11/2025   09:48:51



48

IVAN RODRIGUES

está envolvido. O conceito de alienação social poderia, segundo a teórica 
crítica alemã, ser útil para a decifração dos fenômenos e processos sociais 
que constituem uma vida ruim, ou seja, uma vida despida de sentido, 
uma vida à deriva, uma vida impedida de ser moldada livremente e pro-
tagonizada por um eu autônomo6.

Parece-me, no entanto, que as ferramentas conceituais e explicativas 
de uma ética do discurso não são plenamente apropriadas para compre-
ender a alienação social. Por um lado, é certo que a ética do discurso é ca-
paz de compreender os déficits discursivos das instituições estabelecidas 
e até as distorções ideológicas das comunicações dadas. Por outro lado, 
contudo, o sentido básico de uma vida ruim não pode ser compreendido 
mediante uma gramática moral, assim como autorrealização ética não é o 
mesmo que autodeterminação moral. O que está em questão numa vida 
ruim não é exatamente o caráter injusto da sociedade prevalecente, mas 
antes sua densidade oca, sua agitação vã, sua impenetrabilidade. A dis-
tinção entre o justo e o bom implica não somente a primazia do justo so-
bre o bom, mas também a irredutibilidade do justo ao bom e do bom ao 
justo; e, além disso, implica que a tarefa política de construção histórica 
de uma sociedade justa não torna inferior, nem irrelevante, nem prescin-
dível a orientação pessoal e grupal para viver uma vida plena de sentido, 
propósito e livre.

Há ainda o lado reverso da alienação social, a saber, a adesão ideo-
lógica à ordem social estabelecida. Rahel Jaeggi também tentou recen-
temente atualizar o conceito de ideologia, justamente para dar conta das 
crenças e dos ideais simultaneamente verdadeiros e falsos que caracteri-
zam vastamente o capitalismo neoliberal. Por exemplo, pensemos na crença 
difundida segundo a qual a economia capitalista é, apesar de todas as crises 
que a acometem e ameaçam periodicamente, eficiente e insuperável. Outro 
exemplo: o ideal de autonomia conforme o qual a precarização das relações 
de trabalho e o desmantelamento do Estado de bem-estar social seriam sa-
lutares e até imprescindíveis para a criação de indivíduos independen-
tes, criativos, esforçados, responsáveis e inovadores. Tais crenças e ideais 
ideológicos não podem, contudo, ser plenamente aclarados criticamente 
por uma teoria moral ou por discursos morais reais. Tais crenças e ideais 
ideológicos apontam, em última análise, para uma concepção de vida boa 
que só pode ser adequadamente compreendida enquanto concepção de 

6	 Ver Jaeggi (2014) e Jaeggi (2015).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   48 25/11/2025   09:48:51



49

TEORIA CRÍTICA E TEORIA MORAL. OU: TEORIA CRÍTICA É TEORIA MORAL?

vida boa mediante uma crítica ética, ou seja, mediante uma crítica das 
formas de vida7.

Há, no entanto, uma problemática fundamental que subjaz tanto à 
alienação social como à ideologia. E ela é a seguinte: do ponto de vista 
dos participantes, isto é, do ponto de vista dos indivíduos e grupos sociais, 
questões de vida boa não são questões meramente secundárias em rela-
ção a questões de justiça e tampouco podem ser negligenciadas em prol 
da justiça. Embora uma ordem institucional justa seja imprescindível para 
possibilitar a autorrealização individual e grupal, sua efetivação (a trans-
formação de uma sociedade injusta em justa) é um processo árduo, de-
morado, não garantido e suscetível de estagnação e retrocesso. Enquanto 
tal processo se desenvolve (mediante lutas sociais), os indivíduos e grupos 
sociais, no entanto, realizam suas histórias de vida e identidades coletivas 
sob formas de vida que podem ser heterônomas e insuportáveis: formas 
de vida que podem, aqui e agora, tornar o viver opaco e limitado. Como, 
pois, a Teoria Crítica poderia dar conta da importância concreta que as 
questões de vida boa têm para os atores sociais, se ela (Teoria Crítica) gi-
rasse em torno unicamente (ou primordialmente) das questões de justiça?

3.

Karl Marx, em sua obra madura, elaborou uma profunda análise da 
economia do capitalismo liberal e concorrencial do século XIX. Essa aná-
lise não parte de qualquer critério normativo claramente apresentado: 
nem o conceito de injustiça nem o de alienação podem ser considerados 
como uma base normativa inequívoca da investigação econômico-políti-
ca marxiana madura. Quando o capital se eleva a protagonista máximo de 
toda a atividade de produção e reprodução do viver, quando os seres hu-
manos se tornam, pois, personagens secundários ou mesmo figurantes do 
processo de autovalorização do capital, ressecam-se as fontes de normati-
vidade imanentes à sociedade. Dada uma sociedade moldada pelo e para 
o capital, o teórico crítico alemão se baseia num critério de crítica que hoje 
poderíamos chamar de funcionalista, a saber: ele se baseia, em última aná-
lise, nas tendências de crise da economia capitalista oitocentista8.

7	 Ver Jaeggi (2008) e Jaeggi (2018).
8	 Ver Marx (2014) e Marx (2020).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   49 25/11/2025   09:48:51



50

IVAN RODRIGUES

Jürgen Habermas, por sua vez, seguiu fielmente a estratégia teórica 
do Marx maduro no que diz respeito ao capitalismo monopolista e es-
tatalmente administrado de depois da Segunda Guerra Mundial. Des-
de Problemas de Legitimação no Capitalismo Tardio, Habermas enten-
de a economia capitalista tardia como um subsistema funcionalmente 
autonomizado. Esse subsistema é repleto de distúrbios funcionais, mas 
os funcionamentos falhos da economia capitalista tardia já não consti-
tuem mais sequer crises, pois foram completamente despidos de norma-
tividade. Quando a economia capitalista tardia funciona de modo falho, 
ela não está, com isso, frustrando qualquer base normativa. Isso ocorre 
porque a economia capitalista não é um âmbito de ações mediadas pela 
linguagem, mas antes um âmbito de comportamentos (e suas consequ-
ências) mediados pelo dinheiro, o qual constitui uma mediação comple-
tamente anormativa9.

Segundo Marx e Habermas, portanto, haveria pelo menos um âmbito 
fulcral da formação social capitalista, a saber, a economia, ou a esfera da re-
produção material da sociedade, na qual algo está bastante errado, mas não 
se trata de algo normativamente carregado nem sequer ideologicamente en-
coberto. O que está errado na economia capitalista é sua disfuncionalidade 
inerente, ou seja, suas tendências congênitas a funcionar mal e gerar profun-
dos problemas produtivos: por exemplo, problemas de crescimento econô-
mico. Nesse sentido, como uma teoria moral poderia contribuir para acla-
rar perturbações meramente funcionais, desnudas de normatividade? Como 
uma teoria moral poderia constituir o cerne da Teoria Crítica se a esfera da 
reprodução material da sociedade não pode, segundo Marx e Habermas, ser 
conceituada e explicada em termos morais?

Levantei, portanto, duas questões para Scivoletto, quer dizer, para seu 
projeto de um emprego teórico-crítico da ética do discurso. Primeiro, a 
questão da possível insuficiência da teoria moral para fornecer uma com-
preensão plena do que há de normativamente errado no capitalismo neoli-
beral, dado que tal ordem social apresenta problemas normativos que não 
se restringem a injustiças sociais, mas dizem respeito à alienação social e 
à ideologia. Segundo, a questão da possível inadequação da teoria moral 
para conceituar e explicar o que há de errado com a reprodução material 
capitalista, já que, de acordo com Marx e Habermas, são perturbações me-
ramente funcionais que tornam a reprodução material capitalista capenga 

9	 Ver Habermas (1973) e o subcapítulo 2 do capítulo VIII de Habermas (2022).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   50 25/11/2025   09:48:51



51

TEORIA CRÍTICA E TEORIA MORAL. OU: TEORIA CRÍTICA É TEORIA MORAL?

e insatisfatória. Essas duas questões, entretanto, foram levantadas apenas 
como tentativas de contribuir para a continuação do desenvolvimento do 
promissor projeto de uma teoria social crítica discursiva de Scivoletto.

Referências

APEL, Karl-Otto. Diskurs und Verantwortung: das Problem des Übergangs 
zur postkonventionellen Moral. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1990.

FRASER, Nancy. Crise de legitimação? Sobre as contradições políticas do 
capitalismo financeirizado. Tradução de Ivan Rodrigues. Cadernos de 
Filosofia Alemã, v. 23, n. 2, 2018, p. 153-188.

FRASER, Nancy; JAEGGI, Rahel. Capitalismo em debate: uma conversa na 
Teoria Crítica. Tradução de Nathalie Bressiani. São Paulo: Boitempo, 2020.

FREYENHAGEN, Fabian. O que é Teoria Crítica ortodoxa? Tradução de 
Ivan Rodrigues. Dissonância, v. 2, n. 2, 2018, p. 475-496.

JAEGGI, Rahel. Critique of forms of life. Translated by Ciaran Cronin. 
Cambridge; London: The Belknap Press of Harvard University Press, 2018.

__________. O que há (se de fato há algo) de errado com o capitalismo? 
Três vias de crítica do capitalismo. Tradução de Nathalie Bressiani. 
Cadernos de Filosofia Alemã, v. 20, n. 2, 2015, p. 13-36.

__________. Alienation. Translated by Frederick Neuhouser and Alan E. 
Smith. New York: Columbia University Press, 2014.

__________. Repensando a ideologia. Tradução de Emil Sobottka e 
Giovani Saavedra. Civitas, v. 8, n. 1, 2008, p. 137-165.

HABERMAS, Jürgen. Consciência moral e ação comunicativa. Tradução 
de Rúrion Melo. São Paulo: Editora Unesp, 2023.

__________. Teoria da ação comunicativa. v. 2: Para a crítica da razão 
funcionalista. Tradução de Luiz Repa. São Paulo: Editora Unesp, 2022.

__________. Facticidade e validade: contribuições para uma teoria 
discursiva do direito e da democracia. 2. ed. Tradução de Rúrion Melo e 
Felipe Gonçalves Silva. São Paulo: Editora Unesp, 2021.

__________. Da semântica formal à pragmática transcendental: a ideia 
original de Karl-Otto Apel. Tradução de Antonio Ianni Segatto. ethic@, 
v. 19, n. 3, 2020, p. 487-517.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   51 25/11/2025   09:48:51



52

IVAN RODRIGUES

__________. Kommunikatives Handeln und detranszendentalisierte 
Vernunft. Stuttgart: Reclam, 2001.

__________. Legitimationsprobleme im Spätkapitalismus. Frankfurt 
am Main: Suhrkamp, 1973.

MARX, Karl. Últimos escritos econômicos. Anotações de 1879-1882. 
Tradução de Hyury Pinheiro. São Paulo: Boitempo, 2020.

__________. O capital: crítica da economia política. Livro 1: O processo 
de produção do capital. Tradução de Rubens Enderle. São Paulo: Boitempo: 
2014.

RODRIGUES, Ivan. A Teoria Crítica requer um programa de fundamen-
tação? (Oitenta anos de “Teoria tradicional e Teoria Crítica”). Princípios, 
v. 25, n. 47, 2018, p. 59-85.

SCIVOLETTO, Gonzalo. Ética discursiva y legitimidad democrática. 2025, 
publicado neste volume.

__________. Ética del discurso como ética referida a las instituciones. 
Disputatio, v. 9, n. 12, 2020, p. 355-380.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   52 25/11/2025   09:48:51



53

“ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA”, 
DE GONZALO SCIVOLETTO: COMENTÁRIOS E 

DIÁLOGO CRÍTICO

Marcelo Andrade Cattoni de Oliveira1

Inicialmente, cabe agradecer a David F. L. Gomes e a Gonzalo 
Scivoletto pelo convite para participar do evento “América Latina, 
Sociedad y Crítica – Cátedra Libre RELATESC 2023”, para comentar 
a exposição intitulada “Ética del Discurso y Teoría Social Crítica”, de 
Gonzalo Scivoletto.

Como bem resumiu o nosso expositor deste evento:

El objetivo de este seminario es analizar y discutir los aportes de la ética 
discursiva a la teoría social. Para ello, se distinguirán dos programas 
diferentes de ética del discurso: el programa elaborado por Habermas y el 
elaborado por Apel. Se defenderá el programa fuerte apeliano, tanto en su 
dimensión de fundamentación como de aplicación. En relación con esta 
última, se ofrecerá un análisis centrado en las condiciones marco para 
la institucionalización del discurso. Finalmente, a partir de tal marco, se 
ofrecerán al debate algunas conjeturas relativas a las condiciones subjetivas 
y objetivas para la institucionalización de la democracia deliberativa en 
América Latina, con especial énfasis en la historia argentina reciente.2

Assim sendo, irei comentar alguns pontos que considero importan-
tes, tomando como referência o texto-base do nosso expositor, Professor 
Gonzalo Scivoletto, disponibilizado, pelos organizadores. E, em seguida, 
apresentar algumas observações a modo de diálogo. 

1	 Professor Titular de Direito Constitucional da Faculdade de Direito da Universidade 
Federal de Minas Gerais. Mestre e Doutor em Direito (UFMG). Estágio Pós-doutoral na 
Università degli studi di Roma III. Bolsista de Produtividade em Pesquisa (CNPq).

2	 Todas as citações diretas não referenciadas são extraídas de textos do professor Gonzalo 
Scivoletto presentes neste volume.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   53 25/11/2025   09:48:51



54

MARCELO ANDRADE CATTONI DE OLIVEIRA

Nosso expositor inicia colocando uma pergunta e uma resposta bási-
cas, “¿qué significa hacer teoría social crítica o simplemente crítica social? 
Una respuesta también básica podría ser: significa mostrar/develar que 
determinadas relaciones sociales o instituciones son injustas”. Em que 
um critério normativo de justiça, ainda que por meio de uma represen-
tação negativa de injustiça, para dizer com Horkheimer, seria a própria 
condição de possibilidade dessa crítica, tomada da perspectiva mesma 
dos atores sociais. Critério, esse, que possibilitasse à teoria crítica ser pen-
sada como uma determinada “elaboração dessa percepção do injusto”. 

Todavia, a pergunta acerca desses critérios para uma teoria social crí-
tica não seria genealógica, mas quanto a sua justificação. Portanto, uma 
questão de validade e não de origem desse critério. O que será tratado, 
especialmente, com base na Ética do Discurso proposta por Apel.

Como afirma nosso expositor, 

En este trabajo intentaré mostrar algunas posibilidades de vinculación 
entre la ética normativa y la teoría social crítica en el marco de la ética 
del discurso de Apel, sobre todo en lo que denomina la ‘parte B’, esto 
es, como una ética de la responsabilidad referida a la historia y a las 
instituciones.

Nosso expositor, todavia, busca ater-se a um aspecto particular, qual 
seja, “al problema de la aplicación de la ética del discurso a la realidad 
histórica y social, esto es a ese complejo entramado de instituciones, sub-
jetividades y culturas que llamamos coyuntura”. E, embora se apoie es-
pecialmente em Apel, ele defende que o enfoque deste, ao invés de in-
compatível, seria complementar ao de Habermas, embora tais enfoques 
tenham “diferenças politicamente relevantes”. Assim, antes do que con-
frontar os dois programas Apel e de Habermas, interessa ao nosso expo-
sitor, sobretudo, “el vínculo con la crítica social (teoría crítica social). Mi 
inquietud es en qué medida puede sernos ‘útil’ la ética del discurso para 
el ejercicio de la teoría crítica.”

Em suas palavras:

Creo que pueden combinarse los “méritos” de ambos programas 
– en cuanto al problema que hemos delimitado aqui. Por una parte, 
el acierto de Apel en detectar el auténtico problema de la aplicación, 
que concierne a la necesidad de que la implementación de discursos 
reales supone analizar las condiciones de aplicabilidad y la exigibilidad 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   54 25/11/2025   09:48:51



55

“ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA”, DE GONZALO SCIVOLETTO: COMENTÁRIOS...

razonable de participar en discursos prácticos para los afectados. 
Por otra parte, el acierto de Habermas en considerar ampliamente la 
necesidad del derecho positivo y sus ventajas respecto de la realización 
de la moral, y su complementariedad con el principio democrático en 
el marco de un Estado de derecho democrático y constitucional. Como 
intentaremos mostrar, estas dos posiciones no son contradictorias e 
incluso pueden potenciarse.

Assim, como nosso expositor chama atenção, embora Habermas con-
sidere que a reflexão de Apel não se inscreve propriamente no terreno 
moral, no sentido de que para Habermas a moral tenha especificamente 
um caráter deontológico, mas no terreno político (Habermas, p. 83-103), 
nosso expositor trata essa observação no sentido de que Habermas es-
taria restringindo por demais a moral (ou seria, para nosso expositor, a 
própria razão prática?), como se ela “no tendría algo que decir sobre las 
condiciones del mundo realmente existente”; assim como estaria adotan-
do, por outro lado, uma saída “muito institucionalista”, sobretudo quan-
do se considera o plano empírico em que, segundo ele, Habermas trataria 
das relações entre constitucionalismo e democracia. Para o nosso exposi-
tor, Habermas “subestimaria o caráter ideológico” das constituições. 

Entretanto, para o nosso expositor o que realmente caberia perguntar 
é se realmente haveria “una contradicción entre una ética de la responsa-
bilidad que se ocupa de las condiciones marco para la institucionalización 
del discurso práctico y la complementación que el derecho positivo y la 
participación política puede ofrecer en el marco del Estado de derecho?”

Segundo nosso expositor, Habermas acusaria Apel de pretender do-
mesticar o poder político moralmente, algo que caberia ao direito. Mas, 
segundo nosso expositor, haveria de se fazer, com Apel, uma diferenciação 
entre autorrestrição e autolimitação da moral. Divergindo de Habermas, 
nosso expositor entende que Apel considera que a ética do discurso, numa 
perspectiva pós-kantiana, deveria perguntar-se também pelas consequên-
cias morais do agir em face de situações concretas, assumindo, também, o 
sentido de uma “ética da responsabilidade”. 

O que colocaria também, segundo nosso expositor, a questão acerca 
de a quem caberia, sobretudo no plano do agir coletivo, essa responsa-
bilidade. O que, para ele, leva, complementarmente, à questão acerca da 
necessidade de “institucionalização do discurso”. Assim:

Ética del Discurso _MIOLO.indd   55 25/11/2025   09:48:51



56

MARCELO ANDRADE CATTONI DE OLIVEIRA

La introducción del principio de la corresponsabilidad por las acciones 
colectivas o de los subsistemas sociales, como única respuesta posible 
a nuestros desafíos globales hoy, se traduce en la necesidad de la insti-
tucionalización del discurso, en tanto opinión pública razonante, que 
Apel ve anticipada de manera aproximada e imperfecta en los “miles de 
coloquios y conferencias” sobre asuntos comunes que ya se encuentran 
institucionalizados (foros sobre pobreza, ambiente, desarme, refugia-
dos, etc.).

Questão essa é colocada com Apel do seguinte modo:

La corresponsabilidad solidaria entonces, presenta una doble faceta. Una 
primera faceta trascendental, esto es, como un principio moral que se 
deriva del principio D – junto con el principio de igualdad de derechos. 
Pero además una faceta empírica, que se corresponde con la coyuntura 
histórica en la que los mecanismos de interacción entre los sujetos 
han alcanzado niveles muy altos de abstracción o de “anonimización”. 
Justamente la propuesta de Apel es que los desafíos que presenta esta 
coyuntura histórica pueden ser respondidos adecuadamente sólo desde 
una ética del discurso referida a la historia y a las instituciones.

Daí, portanto, a necessidade para Apel de complementação do prin-
cípio do discurso, apresentada na Parte B da ética do discurso, por um 
princípio da responsabilidade em face de situações concretas, “para la 
aplicación del principio D, que consiste en la creación de las condiciones 
institucionales (sociales, políticas, culturales) para la implementación del 
discurso práctico”.3

Retomando agora os debates entre Apel e Dussel, nosso expositor 
considera que embora o cínico radical de que fala Dussel se recuse a in-
gressar na discussão, é possível tomar como tema da própria discussão 
essa recusa (ou desculpa) (grifos meus):

Por eso es tan importante la consideración que realiza Apel en la parte 
B de la ética del discurso del contenido moralmente relevante de las 
coerciones funcionales (Sachzwänge) de los subsistemas sociales. Y es 
precisamente aquí donde comienza, a mi juicio, la tarea de una teo-
ría social crítico-discursiva.

3	 Para uma comparação entre Habermas e Apel acerca dos pontos de vista da justificação e 
da aplicação, ver Niquet, 2008. Cf. também Mozelli, 2017. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   56 25/11/2025   09:48:51



57

“ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA”, DE GONZALO SCIVOLETTO: COMENTÁRIOS...

Tomando como referência a conjuntura econômica argentina, nosso 
expositor pretende elucidar e defender que:

La ética de la responsabilidad relativa a la historia y las instituciones 
es un intento de mediación entre el realismo político (en el que última 
instancia recaen las teorías que ontologizan el conflicto) y el idealismo 
político que ve en el propio sistema el camino de salida de las propias 
contradicciones o tensiones que el sistema genera. Con ello no se quiere 
negar la capacidad de autoaprendizaje del sistema político – lo que 
configura el corazón de la Constitución –, sino que simplemente se trata 
de defender el carácter moral de los presupuestos del discurso más allá 
del ámbito discursivo. Es decir, el principio del discurso, y de allí los 
principios de simetría discursiva y de corresponsablidad, configuran un 
criterio de evaluación de las interacciones no discursivas, estratégicas o 
abiertamente estratégicas. A esta orientación de la praxis política se la 
puede denominar activismo deliberativo.

Nesse sentido, é assim que nosso expositor defende que “El análisis de 
las condiciones marco para la institucionalización del discurso – descu-
biertas por el discurso teórico-filosófico – nos permite entonces orientar 
el análisis empírico – discurso teórico-social”.

E para tal, nosso expositor apresenta três cenários importantes para a 
teoria social, em que se coloca a questão acerca do ativismo deliberativo 
sobre o que devemos fazer: o daqueles que se negam a discutir e negam a 
deliberar; o daqueles que estão impossibilitados de participar; e o daque-
les que participam de modo genuíno e sincero:

En el primer caso, encontramos a su vez dos tipos de manifestaciones: 
la actitud dogmática y la actitud escéptica sobre las condiciones de la 
participación – por ejemplo, cuando se sospecha acerca de si el otro 
quiere realmente deliberar o quiere imponer una agenda –, pero este 
caso se conecta con la participación genuina. En el caso de la posibilidad 
fáctica también encontramos dos subtipos: la posibilidad externa en 
cuanto a las condiciones político-jurídicas o institucionales para el 
ejercicio de la deliberación (posibilidad objetiva) y a la posibilidad interna 
de los agentes (posibilidad subjetiva) que han desarrollado un tipo de 
personalidad democrática, crítica y falibilista. Se trata de dos cuestiones 
que están conectadas, y que, de algún modo podría englobar lo que 
comúnmente llamamos cultura democrática. Por último, la participación 
genuina o sincera se refiere a la buena voluntad del interlocutor en un 
discurso de participar bajo el único interés de encontrar una solución a 
la pretensión de validez controversial.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   57 25/11/2025   09:48:51



58

MARCELO ANDRADE CATTONI DE OLIVEIRA

Nosso expositor observa que entre a actitud dogmática e a participação 
instrumental, haveria o ponto em comum segundo o qual não se quer 
realmente participar da discussão prática. Mas o problema da cultura 
democrática pode dizer respeito àqueles que não podem participar, o que 
se deve a diferentes razões: “(a) carencia de un medio institucional que 
favorezca la deliberación – instituciones “cerradas” y jerárquicas, y (b) 
falta de medios simbólicos – como un lenguaje común –, problemas en las 
habilidades comunicativas necesarias – apertura al diálogo, impaciencia 
respecto de los tiempos de espera de la palabra –, etc.”

Nosso expositor também considera com Apel que nesses três casos há 
de se considerar a “função complementar do direito”:

En el primer caso, como fuerza coactiva de la voluntad externa de agen-
tes no dispuestos a deliberar – con todo lo que ello implica en relación 
con los derechos subjetivos –, en el tercer caso, como la apertura del 
campo de posibilidades para las negociaciones justas sobre intereses no 
generalizables. En el caso del segundo, el papel sobre todo de la Cons-
titución en relación con el diseño institucional de una sociedad, y de 
cómo a través de una práctica institucional cada vez más deliberativa se 
producen condiciones subjetivas para la deliberación.

Nesse sentido, nosso expositor considera que embora a teoria crítica 
não possa apresentar “receitas” para superar crises com as quais atualmente 
enfrentamos, ela possa “ofrecer algunas herramientas teóricas para el diag-
nóstico de tal crisis desde una perspectiva no reduccionista y multifocal”.

Por fim, segundo ele, seria possível, portanto, mostrar que una ética 
universalista y formal – fundamentada de manera transcendental – como 
la que desarrolló Apel tiene mucho que ofrecer todavía como marco epis-
temológico y metodológico”, diferentemente daqueles que defendem que 
apenas uma “crítica imanente” poderia oferecer esses marcos.

Para terminar, devo dizer de minha parte que sou bastante cético 
quanto à possibilidade de uma ética fundada de modo transcendental 
apresentar um marco metodológico ou epistemológico para a crítica so-
cial. Isso porque, para mim, seguindo a Habermas, considero que haja 
uma divergência, com consequências políticas, quanto ao papel da filo-
sofia, da teoria em relação à práxis.

Uma filosofia tornada pragmática, segundo Habermas, busca locali-
zar-se no mundo moderno, que ao mesmo tempo é interpretado por ela, 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   58 25/11/2025   09:48:51



59

“ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA”, DE GONZALO SCIVOLETTO: COMENTÁRIOS...

de forma a poder assumir diversos papéis e prestar suas contribuições 
específicas, ao invés de se posicionar de forma a pretender assumir um 
poder pretensioso em face da totalidade desse mundo (Habermas, 2004, 
p. 319).

Para Habermas (2004, p. 320), os mundos da vida modernos dife-
renciam-se nos domínios da cultura, da sociedade e da pessoa. A cultura 
articula-se, segundo os aspectos de validade das questões sobre verdade, 
correção e gosto, respectivamente, à ciência e à técnica, ao direito e à mo-
ral, à arte e à crítica de arte. As instituições básicas da sociedade, como 
a família, a Igreja e a ordem jurídica, geraram sistemas funcionalmente 
diferenciados que assim como a economia de mercado e a administração 
estatal regem-se por meios de comunicação próprios, tais como o dinhei-
ro e o poder administrativo. E as pessoas ou estruturas de personalidade 
nascem de processos de socialização que possibilitam às novas gerações 
orientar-se autonomamente num mundo complexo.

Os três domínios do mundo da vida, a cultura, a sociedade e a pes-
soa, oferecem-se como referenciais para funções que, segundo Habermas 
(2004, p. 320), a filosofia pode preencher nas sociedades contemporâneas. 
Há, aqui, de se reconhecer uma tensão entre as atribuições de papéis fei-
tas do exterior pela sociologia e as percepções daqueles que desempe-
nham esses papéis e assumem uma perspectiva filosófica interna. Assim, 
para Habermas (grifos meus):

A relação com a totalidade, inscrita no pensamento filosófico – que 
seja apenas com a totalidade de um difuso pano de fundo do mundo 
da vida –, opõe-se a todo tipo de especialização funcional. A filo-
sofia não pode se reduzir internamente a nenhum de seus papéis; ela 
só pode preencher determinado papel ao transcendê-lo. Uma filosofia 
que correspondesse totalmente à imagem precisa de uma operação de-
finida pela divisão de trabalho seria privada de sua melhor herança, a 
herança anarquista de ser um pensamento não paralisado (Habermas, 
2004, p. 320).

O processo de modernização, marcado pela diferenciação entre ci-
ência, direito, moral e arte, entre si e em face da religião, modificou, 
segundo Habermas (2004, p. 320), o lugar da filosofia na cultura. Pois 
se até o final da Idade Média a especialização do saber ainda se realiza 
em seu interior, após Hegel a filosofia, mesmo a teoria do conhecimen-
to, que teria o papel de apresentar fundamentações últimas, resigna-se 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   59 25/11/2025   09:48:51



60

MARCELO ANDRADE CATTONI DE OLIVEIRA

como teoria da ciência; ao lado das ciências que se fizeram autônomas, a 
filosofia não tem nada mais a fazer a não ser reagir. Apesar disso, a filoso-
fia ainda mantém seu lugar institucional na universidade, não apenas por 
hábito, mas também por razões sistemáticas (Habermas, 2004, p. 321).

Contudo, Habermas chama atenção para que o fato de que desde a épo-
ca de Platão a filosofia se exercitou no procedimento anamnésico da análise 
conceitual. Nesse sentido, ainda hoje, ao reconstruir um saber de caráter 
pré-teórico, ela busca esclarecer os fundamentos racionais do conhecimen-
to, da linguagem e da ação; sem pretensões fundamentalistas e com cons-
ciência falibilista, a filosofia pode entrar em cooperação com as ciências, 
guardando lugar, inclusive, para as ciências empíricas com fortes preten-
sões universalistas. A filosofia, como as ciências, orienta-se por pretensões 
de verdade; mas conserva, diferentemente delas, uma ligação interna com 
o direito, com a moral e com a arte, investigando questões normativas e 
avaliativas a partir da sua própria perspectiva, transitando de um discur-
so ao outro e traduzindo uma linguagem para a outra (Habermas, 2004, p. 
321). Encontra-se aqui “um traço plurilinguismo que permite à filosofia 
conservar sua unidade nos aspectos separados da razão, sem nivelar as di-
ferenças dos vários modos de validade” (Habermas, 2004, p. 321).

Todavia, cabe chamar atenção para que se a filosofia é capaz de guar-
dar essa unidade formal de uma razão plural, isso não se deve a um con-
ceito concreto do ente como um todo ou a um bem universal, mas à sua 
capacidade hermenêutica de transpor as fronteiras das linguagens e dos 
discursos, “enquanto permanece”, segundo Habermas, “sensível aos con-
textos de fundo holísticos” (Habermas, 2004, p. 321). Por outro lado, para 
Habermas, “nunca faz bem à filosofia romper a cooperação com as ciên-
cias e obstinar-se numa esfera além das ciências, seja ela uma crença filo-
sófica, ‘a vida’, a liberdade existencial, o mito ou a ocorrência do ‘ser’. Sem 
o contato científico, ou sem o trabalho gerado no interior das disciplinas, 
a filosofia perde as descobertas próprias de que precisa para poder preen-
cher seus papéis exotéricos” (Habermas, 2004, p. 322).

Assim, quanto às diversas situações em que o filósofo é convidado a 
tratar de questões científicas de fronteira entre as especialidades – como 
questões de método e de crítica das ciências, problemas ecológicos ou da 
tecnologia genética, assim como questões ético-políticas sobre decisões 
públicas a serem tomadas, sem falar na participação em comissões de éti-
ca, Habermas pontua que:

Ética del Discurso _MIOLO.indd   60 25/11/2025   09:48:51



61

“ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA”, DE GONZALO SCIVOLETTO: COMENTÁRIOS...

Entre o modo de pensar da filosofia, que é independente, e as coer-
ções da institucionalização de tal papel de especialistas há, nitidamen-
te, dissonâncias cognitivas. O filósofo, no papel de especialista, só não 
vai precisar se renegar se, opondo-se à instrumentalização de seu saber, 
permanecer consciente das fronteiras de cada expertise. (Habermas, 
2004, p. 322)

Em contrapartida, a filosofia parece estar bem preparada para as ne-
cessidades dos indivíduos em sua busca particular de sentido; mas ela 
também é incapaz de preencher essa expectativa sem nenhuma reserva 
(Habermas, 2004, p. 322). Em razão do pluralismo moderno de visões 
de mundo e nas condições do pensamento pós-metafísico, os filósofos 
não têm como se posicionar em relação à subsistência ou não de projetos 
de vida individuais, nem adotar o papel de sucedâneo de uma visão de 
mundo que substituiria as certezas perdidas da religião. Para Habermas, 
os filósofos devem

deixar para os teólogos a tarefa de dar consolo nas situações-limite da 
existência. A filosofia não pode se apoiar no saber salvífico teológi-
co, nem no saber clínico especializado, o que a impede, portanto, de 
prestar ‘ajuda de vida’, como o fazem a religião ou a psicologia. Em 
questões de identidade – quem somos e gostaríamos de ser –, ela pode, 
enquanto ética, mostrar o caminho rumo a uma autoclarificação racio-
nal. (Habermas, 2004, p. 323)

Nesse sentido, com base em Habermas, o saber filosófico não tem 
acesso exclusivo nem ao papel do especialista científico nem ao de um 
mediador terapêutico de sentido, “concorrendo, em toda parte, com sa-
beres cuja origem é outra” (Habermas, 2004, p. 322).

Mas, afinal, qual seria, então, o papel da filosofia na espera pública 
cultural e política das sociedades modernas? Segundo Habermas, os fi-
lósofos têm possibilidades muito maiores do que aquelas relacionadas ao 
papel de especialistas e mediadores de sentido: quando vêm a desempe-
nhar o papel de intelectuais que participam dos debates públicos de au-
toclarificação das sociedades modernas. Os intelectuais são exatamente 
aquele grupo de atores sociais que, usando espontaneamente suas compe-
tências profissionais especiais para as expressões de opinião fundamenta-
das a respeito de temas de interesse geral, podem apoiar-se numa autori-
dade que conquistaram por satisfazer a pretensiosa ambição de analisar 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   61 25/11/2025   09:48:51



62

MARCELO ANDRADE CATTONI DE OLIVEIRA

de forma imparcial os diversos pontos de vista relevantes, assim como 
igualmente todos os interesses envolvidos (Habermas, 2004, p. 323-324).

Os filósofos, como intelectuais por vezes mais bem preparados do que 
outros (Habermas, 2004, p. 324), podem dar uma contribuição específica 
para a autocompreensão da sociedade moderna, com base num diagnós-
tico de época: cabe considerar, a esse respeito, que desde o final do sécu-
lo XVIII, o discurso da modernidade se apresenta na forma filosófica de 
uma autocrítica da razão. A filosofia pode também tornar importantes, 
tanto sua referência à totalidade quanto seu plurilinguísmo para determi-
nadas interpretações, posto que mantém uma íntima relação, tanto com 
as ciências quanto com o senso comum, com a linguagem especializada 
e com a linguagem ordinária, contribuindo, assim, para uma crítica dos 
processos de colonização do mundo da vida, quer seja pela economia de 
mercado, pelo tecnicismo ou pela burocratização. 

E porque tem uma competência para responder a questões funda-
mentais da vida política em termos normativos, a filosofia pode, por fim, 
contribuir para o aperfeiçoamento das instituições democráticas. Assim, 
na história moderna, a filosofia política desenvolveu importante ação 
pública. Bastaria lembrar as participações de Rousseau a Stuart Mill e 
Dewey, além das de Hegel e de Marx, de Sartre ou de Russel: 

A filosofia e a democracia não são apenas do mesmo contexto de ori-
gem histórica, mas dependem estruturalmente uma da outra. O efeito 
público do pensamento filosófico necessita, numa medida especial, da 
proteção institucional da liberdade de pensamento e de comunicação; 
inversamente, um discurso democrático, sempre ameaçado, também 
depende da vigilância e da intervenção desse guardião público da ra-
cionalidade. (Habermas, 2004, p. 324)

Uma ética fundada de modo transcendental corre sempre o risco de se 
apresentar exteriormente como censora moral da realidade política na medi-
da em que não seria inclusive capaz de mostrar como seus critérios normati-
vos se impõem em face dessa mesma realidade (por meio da institucionaliza-
ção do discurso e da imposição coercitiva?) no interior da própria realidade, 
o que pode colocar questões de legitimidade política e democrática.

Quanto à relação entre direito, democracia e moral, uma leitura mora-
lizante do princípio do discurso (Apel, 1997, p. 261-368) levaria, em última 
análise, a uma nova tentativa de fundamentação moral do direito que, mais 
uma vez, corre o risco, por um lado, de reduzir, de modo jusnaturalista, se 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   62 25/11/2025   09:48:51



63

“ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA”, DE GONZALO SCIVOLETTO: COMENTÁRIOS...

não o poder à violência, ao menos a política a um jogo meramente estra-
tégico; e, por outro, a manter um dualismo entre um direito real e um di-
reito ideal, típico da tradição da metafísica pré-hegeliana, que desmerece a 
conexão interna, num nível pós-convencional de justificação, entre direito 
e democracia no Estado Democrático de Direito, presente a tensão entre 
facticidade e validade no interior da própria facticidade (Habermas, 1998).

Uma leitura moralizante desse tipo possui, no mínimo, um profundo 
déficit do ponto de vista histórico e sociológico, mas também uma in-
compreensão quanto ao sentido normativo próprio do direito em face da 
moral, já que a validade e a autonomia jurídicas não se deixam reduzir a 
razões morais e, em face destas, ainda que direito e moral sejam comple-
mentares, são mais amplas e mais restritas (Habermas, 1998). E, também, 
do ponto de vista da concretização normativa, em face das situações con-
cretas, essa leitura teleologiza os princípios jurídicos (e morais), tratando 
os como fins passíveis de serem gradativamente realizados. Uma propos-
ta que trata princípios como finalidades corre o risco, ainda que parado-
xalmente, de romper com o caráter deontológico do direito (e mesmo 
da moral) inclusive por desconsiderar que a interpretação das situações 
concretas de aplicação não pode tratar essas situações como limite ou 
condicionante externos à realização ótima dos princípios, quando a in-
terpretação das situações de aplicação é na verdade hermeneuticamente 
constitutiva do próprio processo de concretização normativa. 

Ainda que não pretenda confundir questões de justificação com ques-
tões genealógicas, algo que poderia ocorrer do ponto de vista de uma 
crítica hermenêutica que reduz o sentido desses critérios normativos ao 
horizonte de uma dada tradição, penso que a perspectiva crítico-recons-
trutiva, que pressupõe uma aprendizagem social de longo prazo com 
questões práticas, sujeita a tropeços e a retrocessos, mas capaz de se au-
tocorrigir, leva mais a sério a perspectiva normativa dos próprios atores 
sociais nos vários usos ético, moral e pragmático da razão prática, sem, 
contudo, desconsiderar o risco permanente de “falsa consciência”, sob a 
pressão dos imperativos sistêmicos da economia capitalista e do poder 
político-administrativo das burocracias estatais.

Assim, a renovação da aposta de Horkheimer numa teoria crítica4, 
que assuma perspectiva interdisciplinar, histórica, crítico-reconstrutiva, 

4	 Cabe registrar aqui as importantes análises empreendidas por Gomes no sentido de um 
universalismo a partir do Sul, dialogando criticamente com a tradição da Teoria Crítica 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   63 25/11/2025   09:48:51



64

MARCELO ANDRADE CATTONI DE OLIVEIRA

antidualista e que se remete às “amplas tarefas de uma teoria crítica da 
sociedade, da modernidade e da razão”, pode ser retomada, do meu pon-
to de vista, num diálogo que vai de Habermas a Honneth (e a Fraser) e 
mesmo às novas gerações da Escola de Frankfurt, no sentido, justamente 
de uma crítica imanente, todavia de matriz crítico-reconstrutiva (e mes-
mo de crítica da ideologia), não sem as devidas ressalvas genealógicas ou 
desconstrutivas.

Para Honneth, a Teoria Crítica da Sociedade, em contraste tanto com 
a hermenêutica crítica de Walzer, quanto com o construtivismo político 
de Rawls e com a genealogia de Foucault (grifos meus): 

insiste – de um modo que talvez seja único – em uma mediação entre 
teoria e história num conceito de racionalidade socialmente efetiva. 
Isso é, o passado histórico é compreendido de um ponto de vista prá-
tico: como um processo de desenvolvimento em que as deformações 
patológicas do capitalismo podem ser ultrapassadas somente inician-
do-se um processo de esclarecimento entre os seus envolvidos. É esse 
modelo de trabalho de interconexão entre teoria e história que fun-
damenta a unidade da Teoria Crítica, apesar da pluralidade das suas 
vozes. (Honneth, 2009, p. 21).

Em outras palavras, a tradição da Teoria Crítica adota um criticismo 
social de caráter reconstrutivo que, remetendo-se, em última análise, ao 
legado da esquerda hegeliana e, especialmente, ao de Marx, “represen-
ta um tipo de autorreflexão do processo histórico, [em que] as normas 
ou princípios aos quais a crítica se refere poderiam apenas ser aqueles 
que estariam de algum modo ancorados na própria realidade histórica” 
(Honneth, 2009, p. 49).

Tais normas ou princípios são, todavia, expressão de um “ideal dis-
ponível [que] incorpora um progresso na realização da razão” (Honneth, 
2009, p. 51), compreendida como “racionalidade transcendendo-contex-
tos” (Honneth, 2009, p. 51; e Habermas, 1998, p. 399-406). Ou seja, “[a] 
crítica da sociedade pode ser baseada em ideais no interior de uma dada 
ordem social que, ao mesmo tempo, podem justificadamente ser mostrados 

frankfurtiana e com o pensamento decolonial latino-americano (Gomes, 2023). Essas 
importantes análises têm também contribuído para uma crítica imanente que também se 
distingue da proposta de uma fundamentação transcendental da ética do discurso ou da 
aplicação desta como critério de correção “moral” da realidade social.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   64 25/11/2025   09:48:51



65

“ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA”, DE GONZALO SCIVOLETTO: COMENTÁRIOS...

como sendo a expressão do progresso no processo de racionalização so-
cial” (Honneth, 2009, p. 51). 

Como explica Jiménez Redondo, uma teoria reconstrutiva busca recu-
perar “a idealidade imanente à facticidade da realidade como aguilhão e 
elemento de tensão operante nessa mesma realidade” (Jiménez Redondo in 
Habermas, 1998, p. 13). Ou, como afirma Honneth, trata-se de uma teoria 
que, sabendo-se situada num contexto histórico-social e estando assumi-
damente ciente das suas implicações ético-políticas, visa reconstruir a nor-
matividade, como um critério ou padrão de crítica social, todavia, imanen-
te à realidade social; embora o sentido dessa normatividade, por um lado, 
não possa ser reduzido ao mero existente, ou seja, ao horizonte dado de 
uma tradição supostamente herdada, daí seu caráter principiológico e seu 
“excedente semântico de validade” (Caux, 2013, p. 289-312); e, por outro, 
não possa ser meramente pressuposto, ele mesmo, como um dado, em face 
dos riscos, sempre presentes, de inércia ou de retrocessos nos processos de 
aprendizagem histórico e de integração da sociedade (sistêmica e social), 
daí as necessárias ressalvas genealógicas (Honneth, 2009, p. 49-53):

A justificação construtiva de um ponto de vista crítico deve proporcio-
nar uma concepção de racionalidade que estabeleça uma conexão siste-
mática entre racionalidade social e validade moral. Isso deve ser então 
reconstrutivamente mostrado de tal forma que essa racionalidade po-
tencial determine a realidade social na forma de ideais morais. E esses 
ideais morais, por outro lado, devem ser vistos sob a ressalva genealógi-
ca de que o seu sentido original possa ter se tornado socialmente irre-
conhecível. Temo que o que a Teoria Crítica, certa vez, quis dizer com 
a ideia de criticismo social não pode ser defendido hoje aquém desse 
padrão extremamente elevado. (Honneth, 2009, p. 53)

Em outras palavras, embora possa reconhecer os esforços no sentido 
de uma conexão possível entre ética do discurso e crítica social, diferen-
temente de tal programa mantenho a aposta numa Teoria Crítica da So-
ciedade que se utiliza de critérios críticos imanentes à sociedade, como 
o faria uma hermenêutica crítica, na medida em que as próprias práticas 
sociais são expressão de um processo de racionalização social e cultural; 
mas que, de forma reconstrutiva, considera que o sentido normativo de 
tais critérios é aberto e não se reduz ao mero existente, a significações da-
das no contexto de uma dada tradição supostamente herdada e compar-
tilhada, seja em razão do reconhecimento do pluralismo societário, seja 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   65 25/11/2025   09:48:51



66

MARCELO ANDRADE CATTONI DE OLIVEIRA

em razão do caráter sujeito à interpretação construtiva do sentido de tais 
critérios; e, todavia, atenta às advertências genealógicas, considera que os 
processos de aprendizagem social e de integração da sociedade podem 
estar sujeitos a situações de inércia, de bloqueio e mesmo de retrocesso; o 
que, entretanto, não elimina a possibilidade de resgate discursivo, apren-
dizagem e autocorreção (Cattoni de Oliveira, 2023).

Para concluir, gostaria de registrar, mais uma vez, meu agradeci-
mento a David F. L. Gomes e a Gonzalo Scivoletto pela oportunidade 
do diálogo.

Referências bibliográficas

Apel, Karl-Otto. Discorso, Verità, Responsabilità. Le ragioni della fondazione: 
con Habermas contro Habermas. Trad. Virginio Marzocchi. Napoli: Angelo 
Guerini, 1997. 

Cattoni de Oliveira, Marcelo Andrade. Contribuições para uma Teoria 
Crítica da Constituição, 3 ed. Belo Horizonte, 2023, no prelo.

Caux, Luiz Philipe de. O lugar da noção de excedente de validade no modelo 
crítico da reconstrução normativa de A. Honneth. In: BAVARESCO, A.; 
OLIVEIRA, N. de; Konzen, P. (Orgs.). Justiça, Direito e Ética Aplicada: VI 
Simpósio Internacional sobre a Justiça. Porto Alegre: Fi, 2013, p. 289-312.

Gomes, David F. L. Sociedade, um problema, múltiplos níveis de análise – Por 
um universalismo a partir do Sul. Belo Horizonte: Conhecimento, 2023. 

Habermas, Jürgen. Facticidad y validez: Sobre el derecho y el Estado 
democrático de derecho en términos de teoría del discurso. Trad. Manuel 
Jiménez Redondo, 1998. 

Habermas, Jürgen. Verdade e justificação: Ensaios filosóficos. Tradução 
Milton Camargo Mota. São Paulo: Loyola, 2004.

Habermas, Jürgen. Entre Naturalismo y Religión. Trad. Fere Fabra e outros. 
Barcelona: Paidós, 2006. 

Honneth, Axel. Pathologies of reason: On legacy of critical theory. Trad. 
James Ingram. New York: Columbia University, 2009. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   66 25/11/2025   09:48:51



67

“ÉTICA DEL DISCURSO Y TEORÍA SOCIAL CRÍTICA”, DE GONZALO SCIVOLETTO: COMENTÁRIOS...

Mozelli, Gustavo Sarti. A Teoría Crítica da Sociedade de Habermas e o 
Problema da Relação entre Direito e Moral. Belo Horizonte: D’Plácido, 2017. 

Niquet, Marcel. Teoria Realista da Moral. São Leopoldo: UNISINOS, 2008.

Scivoletto, Gonzalo. Ética del Discurso y Teoría Social Crítica. 2025, 
publicado neste volume.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   67 25/11/2025   09:48:51



Ética del Discurso _MIOLO.indd   68 25/11/2025   09:48:51



69

TEORIA CRÍTICA DA SOCIEDADE E O ARGUMENTO 
TRANSCENDENTAL

Saulo Monteiro Martinho de Matos1

I

Gonzalo Scivoletto, em sua conferência da primeira cátedra América 
Latina, Sociedad y Crítica da Red Latinoamericana de Estudios Sociales 
Críticos (RELASTEC), procura apresentar argumentos para a retomada 
do projeto de Karl-Otto Apel como modelo para uma teoria crítica da so-
ciedade – para fins deste estudo, utilizar-se-ão os termos “teoria crítica da 
sociedade” e “teoria crítica” como sinônimos. Nesse sentido, o professor 
Scivoletto se engaja em um dos temas mais debatido no âmbito da teoria 
crítica nos últimos anos:

Me interesa, además, defender el programa apeliano precisamente en 
aquellos aspectos que han sido más cuestionados y, al mismo tiempo, 
intentar mostrar que ambos enfoques comparten algunos aspectos 
complementarios en lo que refiere precisamente a la cuestión de la 
coyuntura histórica, pero también diferencias políticamente relevantes. 
Con todo, más allá del aspecto de exégesis y confrontación de ambas 
interpretaciones del carácter práctico de la ética discursiva, lo que me 
interesa especialmente es el vínculo con la crítica social (teoría crítica 
social). Mi inquietud es en qué medida puede sernos “útil” la ética del 
discurso para el ejercicio de la teoría crítica. 
(En los últimos años, la teoría crítica contemporánea inspirada en la 
Escuela de Frankfurt se viene esforzando por mostrar con el mayor 
énfasis posible lo poco crítica que es la teoría crítica de Habermas y la 
necesidad de una especie de retorno a la teoría crítica “original” y más 
vinculada a la dialéctica marxista. Apel es directamente ignorado en 
esta discusión). (Scivolleto, 2025, p. 16). 

1	 Professor da Universidade Federal do Pará (Pará, Brasil).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   69 25/11/2025   09:48:51



70

SAULO MONTEIRO MARTINHO DE MATOS

Scivolleto está correto em afirmar que Apel costuma ser esquecido 
como alguém que apresentou um modelo de teoria crítica. No Brasil, por 
exemplo, um dos livros mais utilizados para introdução à teoria crítica de 
Frankfurt, a saber, o livro Curso Livre de Teoria Crítica, organizado por 
Marcos Nobre (2008), não dedica capítulo à ética do discurso de Apel. 
Ao mesmo tempo, quando lembrado como alguém que contribuiu para o 
pensamento da Escola de Frankfurt, Apel é compreendido como um dos 
cânones adotados pela teoria no âmbito da filosofia da linguagem. Rainer 
Forst (2007), por exemplo, afirma que a teoria crítica de Frankfurt se 
caracteriza, entre outras, pelo seu comprometimento no campo da filosofia 
da linguagem com o construtivismo da Escola de Erlange e Konstanz, com 
a chamada ética do discurso de Habermas e Apel , e, mais recentemente, 
com o pragmatismo normativo ou inferencialismo de Robert Brandom.

Muito papel já se gastou na busca de uma definição para a noção 
de crítica da crítica teórica e, possivelmente, considerando as décadas 
existentes em torno desse debate, há muitas respostas possíveis para essa 
questão.2 A intenção deste comentário é explicitar a tensão existente com 
respeito à recepção do argumento transcendental de Kant na tradição da 
teoria crítica da sociedade. 

Há, sem dúvida, nessa forma kantiana de pensar transcendentalmente 
a fundamentação da moral um avanço histórico e teórico concernente 
ao tipo de reflexão exigida para pensar a práxis. Como é sabido, Kant 
rejeita qualquer tentativa de fundar a razão na natureza material – seja 
empírica ou transcendente – do ser humano em virtude, sobretudo, do 
fato de que tal ideia tornaria o ser humano escravo de uma vida natural e, 
por conseguinte, escravo de suas inclinações, conforme a argumentação 
da segunda Crítica. Desse modo, ele desenvolve uma fundamentação da 
moral, em certo sentido imanente, porque rejeita a necessidade de partir 
de um conceito de pessoa humana, identificável como fato externo à razão 
prática, e, ao revés, assume o conceito de personalidade (Persönlichkeit). 
Kant busca, destarte, responder ao dilema próprio do pensamento 
moderno acerca da necessidade de reconhecer a incomensurabilidade de 
todo indivíduo, a dizer, o fato de que cada uma é um indivíduo único e, 
portanto, não pode ser comparado com um outro indivíduo, e, ao mesmo 
tempo, a necessidade de conceber a humanidade como um projeto de 

2	 Para uma visão ampla desse debate na Alemanha, vide: JAEGGI, Rahel. WESCHE, Tilo 
(Org.). Was ist Kritik? Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2009. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   70 25/11/2025   09:48:52



71

TEORIA CRÍTICA DA SOCIEDADE E O ARGUMENTO TRANSCENDENTAL

emancipação de todo domínio ilegítimo, reconhecendo, assim, traços 
comuns, para além do mundo dos fenômenos, entre os indivíduos 
singulares. Comprometer-se com o conceito de personalidade, nesse 
contexto, é buscar fundamentar a racionalidade prática como condições 
de possibilidade para que um ser racional possa ser uma pessoa (Person). 

Certamente, essa forma de pensar a razão prática, especialmente em 
sua interpretação pragmatista, está associada diretamente com o projeto 
de uma teoria crítica na contemporaneidade. Se, e. g., adotarmos a 
definição proposta por Forst (2015) em Normativität und Macht, a teoria 
crítica pode ser definida como uma imbricação entre reflexão filosófica 
e das ciências sociais com interesse emancipatório, que questiona a si 
mesmo acerca da forma racional, possível historicamente e necessária 
normativamente, de uma ordem social, justa e universal e, ao mesmo 
tempo, quais condições impedem que essa ordem possa emergir nas 
sociedades. Como dito acima, Não é interesse deste estudo avançar 
sobre o problema da definição de teoria crítica, mas, sim, indicar como 
o pensamento transcendental de matriz kantiana tem sua importância 
para o desenvolvimento de um conceito de crítica para a teoria social. 
Nesse sentido, partindo da definição acima, uma teoria social crítica deve 
responder às seguintes questões, além de outras possíveis: Como deve ser 
determinado o significado de “interesse emancipatório”? Qual a cooperação 
necessária entre filosofia e teoria da sociedade? O que significa “possível 
historicamente e necessário normativamente”? Qual o conceito de razão a 
ser empregado em uma teoria crítica? Qual o papel de uma teoria do poder 
e da ideologia nesse contexto?

A ética do discurso de Apel, candidata a um programa para a teoria 
social crítica hoje, busca dar respostas a essas indagações, na esteira 
do que pensa o professor Scivoletto. Uma característica importante do 
programa apeliano é o comprometimento com um fundamento moral 
ou princípio moral para a razão prática, o qual pode ser justificado nos 
moldes propostos por Kant em sua interpretação linguístico-pragmática, 
o que significa, entre outros, que o princípio moral pode ser justificado 
como um comprometimento implícito na própria forma do juízo moral. 

II

Se o que foi dito acima sobre a relação entre filosofia prática kantiana, 
teoria crítica e ética do discurso de Apel faz algum sentido, é possível dar 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   71 25/11/2025   09:48:52



72

SAULO MONTEIRO MARTINHO DE MATOS

o seguinte passo argumentativo: como se dá a relação entre fundamen-
tação moral, justificada transcendentalmente, e política? Uma hipótese é 
que o modelo teórico proposto por Apel pode ser compreendido como 
uma teoria do tipo ideal no que concerne à relação entre ética e política. 
Isso não é necessariamente um problema, considerando que a tradição 
liberal da democracia deliberativa trabalha, amiúde, a partir desse marco 
teórico, como é o caso de Rawls (Vita, 2023). Porém, para a tradição da 
teoria crítica da sociedade, a compreensão da teoria política como uma 
espécie de ética aplicada, decorrente de uma separação entre o teórico e o 
real, a ser desenvolvida na forma da aplicação institucional de um princí-
pio moral obtido pela reflexão transcendental, é um ponto sensível histo-
ricamente e de rompimento com diversos programas teóricos associados 
conceitualmente à teoria crítica.

Axel Honneth, por exemplo, desde sua primeira obra monográfica, 
argumenta que, do ponto de vista teórico, a teoria crítica de Frankfurt é 
unida pelo que se pode chamar de problema hegeliano.3 Em outros ter-
mos, a questão que parece unir esse grupo em torno de um projeto de 
pesquisa consiste no desenvolvimento de uma teoria, chamada de teoria 
crítica, que fosse capaz responder às principais questões postas pela re-
alidade social à época, as quais não eram analisadas de modo adequado 
pelas correntes filosóficas e pelas ciências particulares desse período. De 
um lado, Horkheimer e Adorno partem da ideia de que seria necessário 
desenvolver um conjunto de pesquisas interdisciplinares capazes de unir 
um diagnóstico de época filosoficamente orientado e uma análise da so-
ciedade fundada empiricamente. Por outro lado, a teoria crítica da socie-
dade se compreende como um pensamento socioteórico que compartilha 
com a tradição do hegelianismo de esquerda como um todo, uma forma 
determinada de crítica normativa. O problema hegeliano da teoria crí-
tica da sociedade consiste na necessidade, advinda da filosofia hegelia-
na, de compreender que um conceito abstrato não faz sentido indepen-
dentemente de sua realização concreta no processo histórico, chamado 
de princípio dinâmico unificador. É justamente essa articulação dialética 
entre filosofia e empirismo, de um lado, e indivíduo e coletivo, de outro, 

3	 “(...) dessa herança hegeliana de esquerda da Teoria Crítica, pois considero que ela seja o 
único elemento teórico que ainda possa agir como uma pesquisa incontornável da antiga 
tradição no sentido de uma marca da identidade.” (Honneth, 2018, p. 22). 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   72 25/11/2025   09:48:52



73

TEORIA CRÍTICA DA SOCIEDADE E O ARGUMENTO TRANSCENDENTAL

que a decadência do sistema hegeliano em meados do século XIX coloca 
em questão (Voirol, 2013).

As diversas correntes da chamada teoria crítica da sociedade buscam 
apresentar uma resposta para esse problema hegeliano na forma de um 
modelo teórico capaz de unir filosofia social e ciências particulares, de 
modo a impedir a formação de um hiato entre esses dois campos, isto é, 
não aceitar a separação entre um campo de justificação conceitual e outro 
de mera aplicação (Honneth, 2019). Em que pese o problema da teoria 
ideal não esgote a questão acerca da diferença entre teoria tradicional e 
teoria crítica, dado que aquela também é caracterizada pela ausência de 
autocompreensão histórica de sua prática e do modo como a interdisci-
plinaridade é pensada, certamente, o modelo ideal de filosofia social e 
política faz parte dessa diferenciação (Allen, 2016). 

III

É importante, destarte, explicar o que se quer dizer com teoria ideal, a 
fim de justificar a inclusão de Apel nessa categoria. Teoria ideal, para fins 
desta argumentação, se relaciona diretamente com o tipo de normativi-
dade assumido no campo da política. 

Teorias ideais são sedutoras porque prometem justificar comprome-
timento por parte de todos os sujeitos afetados pelas ações ou normas, 
caso certas características sejam ignoradas em algum momento por meio 
da abstração das circunstâncias reais e relações de poder que envolvem 
a aceitação autônoma por parte dos afetados, tornando, assim, tais afeta-
dos sujeitos razoáveis ou racionais por aceitarem essas constrições idea-
lizadas. Aqueles sujeitos, cuja posição se torna irrazoável em virtude da 
recusa ou impossibilidade de aceitar essas constrições, passam a ser to-
mados por desarrazoados, irracionais, não-decentes ou não-civilizados, 
o que faz com que a sua não submissão possa ser ignorada no momento 
da justificação por ser desarrazoada ou irracional. 

Nenhuma tradição liberal desenvolveu mais essa ideia para o campo 
da política e do direito do que a tradição da democracia deliberativa, que 
parte do princípio ou ideal de uma comunidade política capaz de autolegis-
lar-se por meio de um processo de debate aberto e irrestrito, do qual todos os 
sujeitos razoáveis ou racionais podem participar (Scivoletto, 2025, p. 11-12). 
Dois exemplos da obra tardia de John Rawls são marcantes dessa forma 
– idealizada – de fazer teoria política. O primeiro está em “Liberalismo 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   73 25/11/2025   09:48:52



74

SAULO MONTEIRO MARTINHO DE MATOS

Político”: os sujeitos só podem participar do fórum público como cida-
dãos, caso estejam dispostos a traduzir as suas posições políticas na for-
ma de razões públicas. Nesse sentido, aquelas pessoas que, por qualquer 
razão, não são capazes de traduzir suas posições e crenças sem apelo a 
tudo que Rawls considera metafísico, passam ser sujeitos desarrazoados 
e, assim, sua posição não precisa ser considerada para justificação da nor-
matividade dos princípios. Naturalmente, a ideia de razão pública não só 
abstrai de certas características do modo como a racionalidade prática é 
exercida pelos sujeitos na esfera pública, mas, também, traz consequên-
cias normativas acerca de quais sujeitos devem ser incluídos no proces-
so de justificação. O segundo exemplo está na sua obra “O Direito dos 
Povos”: Rawls diferencia entre sociedades decentes e não-decentes com 
base na aceitação ou não de um conjunto de princípios no âmbito das 
relações internacionais entre Estados. Novamente, Rawls não só classifi-
ca diferentes sociedades no plano internacional, mas, ao mesmo tempo, 
justifica com base nisso a quais sociedades as demais devem respeito no 
plano direito internacional público como esfera de deliberação entre Es-
tados legítimos. 

Nesse sentido, ao invés de lidar com circunstâncias contextuais que 
envolvem a vinculabilidade de soluções normativas para conflitos so-
ciais, teorias ideais defendem que tais circunstâncias devem ser suspen-
sas para que os sujeitos possam, sem essas distrações, concordar com 
certos valores, princípios ou normas para solução de conflitos sociais. 
Há diversos métodos argumentativos empregados nesse contexto, como 
por exemplo: estratégia da comparação (comparative strategy); estratégia 
de solucionar enigmas (Puzzle-Solving Strategy); e a estratégia construti-
vista (Constructivist Strategy). 

Qualquer uma dessas estratégias impõe a adoção de idealizações 
como recurso epistemológico para justificar comprometimentos por par-
te dos participantes da prática. A aposta nesse tipo de estratégia episte-
mológica perpassa pela assunção de que, em circunstâncias radicais da 
política, em que não há uma gramática comum pressuposta e aceita por 
todos, uma teoria deve adotar critérios formais ou procedimentais, disso-
ciados, do ponto de vista conceitual, de estruturas historicamente cons-
tituídas, a fim de possibilitar acordos ou consensos mínimos acerca de 
demandas sociais controversas. 

A teoria política ideal, assim, tem relação intrínseca com a normati-
vidade ideal no campo da teoria política. A normatividade, aqui, consiste 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   74 25/11/2025   09:48:52



75

TEORIA CRÍTICA DA SOCIEDADE E O ARGUMENTO TRANSCENDENTAL

nas condições pressupostas para justificação de princípios e normas re-
lativas às instituições da sociedade, a sua aceitabilidade na tradição críti-
ca do imperativo categórico kantiano. Em sociedades democráticas, tais 
condições devem estar associadas a convicções implícitas em uma cultu-
ra política comum, sem apelo a uma dimensão transcendente ou a fatos 
naturalizados da realidade. O desafio consiste, aqui, na justificação de 
ações e normas a partir de convicções, implicitamente, compartilhadas, 
que possibilitem a cooperação livre e com respeito recíproco aos cida-
dãos e às cidadãs (Gosepath, 2017, p. 21).

Assim, é possível conceber a normatividade de uma teoria política 
como ideal ou não-ideal, a depender do modelo adotado para caracte-
rização das condições de validade das normas e princípios políticos. A 
normatividade não-ideal (ou teoria não-ideal) consiste justamente na op-
ção por um modelo de justificação da validade de normas e princípios po-
líticos, que parta de condições mais fracas de cumprimento por parte dos 
atores (indivíduos e instituições), sensíveis à situação ou contexto social e a 
critérios que incluam efeitos a longo prazo (Horn, 2014). Por seu turno, em 
contraposição, a normatividade ideal parte de um modelo sob condições 
muito fortes de cumprimento dos princípios de justiça por parte dos atores, 
insensíveis à situação ou contexto social e a critérios que incluam efeitos a 
longo prazo.   

Destarte, pode-se afirmar que, no contexto do problema na normati-
vidade no campo da teoria política, teorias ideais são aquelas que carac-
terizam as condições do sujeito, ao qual as normas se aplicam, a partir de 
circunstâncias ideais ou ótimas e com efeitos a curto prazo em contraste 
com teorias não-ideais, que partem de condições subótimas e efeitos a 
longo prazo para justificar a normatividade das normas aplicadas aos su-
jeitos envolvidos. 

IV

Não é certo que a teoria de Apel pode ser caracterizada como uma 
teoria ideal, na medida em que as chamadas condições de aplicabilida-
de do princípio fundamental do discurso ético podem ser consideradas 
subótimas e assumir efeitos a longo prazo. O exemplo do “político moral”, 
apresentado pelo professor Scivoletto, parece ser importante para pensar 
esse ponto, pois a solução proposta para o paradoxo é a adoção de consi-
derações subótimas no campo da política e “efeito a longo prazo” para a 
institucionalização do princípio moral. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   75 25/11/2025   09:48:52



76

SAULO MONTEIRO MARTINHO DE MATOS

Uma teoria ideal é um modelo explicativo de práticas sociais, cujas 
generalizações teóricas acerca das ações ou atividades pressupõem idea-
lizações em algum nível como recurso epistemológico. Isso significa que 
toda teoria, cujo objeto (explanandum) são práticas sociais, precisa pres-
supor um explanans ou generalizações teóricas que apelem, em algum 
grau, para princípios ou valores como critério para determinação de 
quais assertivas podem ser consideradas válidas. As teorias ideais pos-
suem como diferencial em contraposição a teorias não-ideais a defesa 
de que as generalizações teóricas ou explanans podem ser baseadas em 
idealizações acerca das circunstâncias que envolvem a explicação da 
prática social em jogo.

O principal ponto aqui é a distinção entre idealização e abstração. 
Toda teoria, mesmo não-ideal, pressupõe abstração, sob pena de não lo-
grar apresentar um conjunto de generalizações teóricas como explicação 
para as práticas sociais, a dizer, sob pena de não conseguir justificar um 
modelo que permita diferenciar assertivas corretas e incorretas sobre as 
atividades e ações dos participantes. Nesse sentido, por exemplo, o mero 
comprometimento com o tratamento igual de todos os participantes do 
discurso prático implica abstrações em alguma instância, na medida em 
que é necessário, pelo menos, agrupar os sujeitos em certas categorias 
para reivindicar e reconhecer o tratamento igual. Isso não torna per se a 
teoria uma teoria ideal. Abstrações, nesse contexto, são um mero agrupa-
mento de características: “O raciocínio que abstrai de um predicado faz 
alegações que não dependem de esse predicado ser válido ou inválido. O 
importante mérito da abstração nesse sentido estrito é que ela nunca au-
menta arbitrariamente um dado ponto de partida, então não levará a va-
lidade de uma verdade para uma falsidade.” (O’neill, 2006, p. 56). 

Idealizações, ao revés, ocorrem quando certas características são es-
tabelecidas como necessárias sem justificação para tanto, como é o caso, 
por exemplo, da separação entre sociedades decentes e não-decentes na 
teoria ideal de Rawls (2003) acerca das relações internacionais ou no caso 
da teoria da propriedade privada utilizada historicamente por Thomas 
Jefferson para exclusão dos direitos dos povos indígenas da América ao 
território.

Qual papel cumpre a idealidade em uma teoria no âmbito da filo-
sofia prática? Como dito acima, uma teoria ideal pode ser compreendi-
da como um modelo explicativo de práticas sociais, no qual as idealiza-
ções cumprem um papel epistemológico importante para identificação 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   76 25/11/2025   09:48:52



77

TEORIA CRÍTICA DA SOCIEDADE E O ARGUMENTO TRANSCENDENTAL

de quais generalizações teóricas acerca da prática podem ser tomadas por 
corretas. 

A idealidade ou o caráter ideal da atribuição de um predicado pode 
cumprir um papel importante no âmbito da racionalidade teórica qua 
racionalidade com objetivo de estabelecer um comprometimento acer-
ca da existência ou não de um estado de coisas no mundo. É o caso de 
quando as ciências da natureza estabelecem teorias e hipóteses para ava-
liar a precisão com a qual se amoldam ao mundo, como, e. g., no caso de 
movimento sem atrito, gases ideais ou vácuo perfeito (O’neill, 2006, p. 
57). Nestes casos, a idealização pode cumprir um papel importante para 
avaliação da adequação da explicação proposta acerca da realidade e, em 
caso de falsidade, tais idealizações podem ser detectadas e rejeitadas por 
meio de procedimentos comuns de confirmação de hipóteses. 

No campo da racionalidade prática qua racionalidade preocupada em 
estabelecer comprometimentos acerca da execução ou não de uma ação, a 
idealização pode ser muito mais perigosa e danosa para todas as pessoas 
afetadas pela ação. Pois, na medida em que serve para orientar ações, ge-
rando responsabilidade por parte do agente, e sua falsidade é notada, ami-
úde, com mais dificuldade, tais idealizações podem cumprir um papel 
pernicioso no campo da filosofia prática. Em outros termos, consideran-
do que a racionalidade prática não estabelece comprometimentos acer-
ca da existência ou não de estados de coisas no mundo, mas, sim, busca 
estabelecer comprometimentos para a realização de estados de coisa no 
mundo, as idealizações podem resultar em responsabilidade por parte de 
instituições e agentes, que não podem cumprir com os ideais explícitos 
ou implícitos de tais teorias, culminando em comprometimentos injustos 
ou arbitrários.  

Não necessariamente essa forma de pensar o discurso prática atribui 
à idealidade um papel central. A idealização passa a atuar em tais teorias 
quando atribui predicados falsos, a dizer, quando estabelece certas carac-
terísticas aos agentes que não são consequências da mera abstração, mas, 
sim, da idealização do sujeito (O’neill, 2006, p. 56). Nesse sentido, a uni-
versalidade no âmbito da racionalidade prática pressupõe um compro-
metimento com o tratamento igual a todos os participantes do discurso 
prático, o que implica, naturalmente, abstrações em alguma instância. Tais 
abstrações, contudo, não são necessariamente idealizações. As idealiza-
ções ocorrem quando certas características são estabelecidas como ne-
cessárias sem justificação para tanto. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   77 25/11/2025   09:48:52



78

SAULO MONTEIRO MARTINHO DE MATOS

Não é surpreendente, destarte, que teorias críticas, preocupadas com 
a emancipação de grupos vulnerabilizados, busquem denunciar constan-
temente as idealizações implícitas ou explícitas em teorias políticas por 
meio do recurso a métodos que envolvam a historicidade das práticas so-
ciais e institucionais e suas contradições ou patologias sociais. Tais idea-
lizações são extremamente perigosas enquanto formas injustificadas de 
opressão e exclusão de outras formas de vida e de grupos humilhados e 
vulnerabilizados historicamente.  

Como afirma O’Neill (2006, p. 57), é plausível afirmar que modelos 
idealizados podem ser úteis em determinados contextos, inclusive, como 
forma de superar os limites de certos conflitos sociais. Nesse sentido, por 
exemplo, é possível compreender certos aspectos do comportamento dos 
consumidores ao considerarmos tipos ideais de consumidores. O mesmo 
pode ser feito com relação ao direito, à família ou ao mercado, por exem-
plo. Contudo, se, para definição dos critérios de justiça ou correção das 
instituições, assumem-se tais idealizações como parâmetros para julga-
mento, pode-se estar responsabilizando instituições e pessoas por ficções 
não passíveis de serem realizadas. As consequências de tais idealizações 
não justificadas podem ser a de exclusão ou opressão de certos grupos, 
na medida em que sua responsabilidade passa a depender de idealizações 
pressupostas no momento da justificação dos comprometimentos por 
parte de todos os afetados pela ação. Aqui, parece ser clara a necessidade 
de uma crítica comprometida em denunciar tais formas de idealização. 

Na esteira desse argumento, um outro argumento, em defesa de teorias 
ideais, afirma que a teoria ideal identifica o objetivo último da teoria não-
-ideal e ajuda a estabelecer quais injustiças são mais graves e deveriam ser 
enfrentadas primeiro. Como dito acima, tais argumentos parecem depen-
der da premissa de que há uma identidade entre abstração e idealização. 
Pois, de fato, circunstâncias complexas, em muitos casos, exigem um grau 
maior de abstração por parte daquela que busca apresentar soluções para 
conflitos profundos na sociedade. Tal abstração, contudo, não é uma carac-
terística apenas de teorias ideais. Mesmo teorias não-ideais dependem de 
um certo grau de abstração, quando, por exemplo, em defesa de um certo 
direito, teóricas de grupos vulnerabilizados abstraem e reivindicam direi-
tos em nome de certos grupos ou movimentos sociais, como é o caso, e.g., 
de direitos em nome do movimento LGBTI+ ou indígena. Em outros ter-
mos, o que esse tipo de argumentação parece confirmar é que precisamos de 
abstração para identificar a possibilidade de certos comprometimentos em 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   78 25/11/2025   09:48:52



79

TEORIA CRÍTICA DA SOCIEDADE E O ARGUMENTO TRANSCENDENTAL

circunstâncias complexas de conflitos sociais aparentemente incomensu-
ráveis. Contudo, disso não segue que precisamos de idealizações para lo-
grar tais comprometimentos. Ao contrário, a identificação de particulari-
dades pode nos conduzir a abstrações mais acuradas e, assim, à rejeição 
de idealizações no contexto de teorias da justiça. 

V

Em contraposição a teorias ideais, a normatividade não-ideal possui 
a vantagem de ser mais sensível a contextos sociais e históricos relativos 
ao desenvolvimento de formas de vida e instituições e, ademais, de con-
siderar uma temporalidade mais estendida acerca das contradições das 
normas que justificam as práticas institucionais. Isso permite, em última 
instância, a inclusão, de maneira mais direta e imanente, de processos 
históricos e antropológicos sobre a formação e reprodução das institui-
ções e práticas sociais, possibilitando uma identificação mais cuidadosa 
das relações de poder que determinam o sofrimento e opressão na socie-
dade e, também, de suas patologias sociais, como o caso em especial da 
alienação e da ideologia.  

Como forma de sumarizar o argumento, compreende-se que Apel as-
sume ou pode ser lido como alguém que assume um modelo de teoria 
ideal por pressupor ferramentas ou métodos epistemológicos decorren-
tes desse modelo e uma normatividade ideal em razão das condições em 
que os sujeitos afetados pelas normas participam da prática discursiva 
institucionalizada. Isso conduz a uma tensão de difícil superação, a meu 
ver, entre ética e política, que só poderia ser superado por meio de uma 
explicitação maior de qual teoria da sociedade poderia ser empregada em 
conjunto com a ética transcendental apeliana, qual o seu estatuto teóri-
co e, em especial, como e se essa teoria social crítica pode dar respostas a 
problemas contemporâneos, como, e. g., as patologias sociais da aliena-
ção e da ideologia.  

É possível afirmar que o professor Scivoletto considera que Apel se 
afasta dessa ideia de uma teoria ideal e, por conseguinte, de compreen-
der a teoria política como uma espécie de ética aplicada, pois a aplicação 
do princípio moral em Apel não se restringe à passagem de um princípio 
geral a um caso particular. Isso porque, em Apel, a institucionalização 
do princípio moral (“Argumenta com todos os afetados em condições de 
simetria discursiva!”) do discurso prático está sujeita à compreensão das 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   79 25/11/2025   09:48:52



80

SAULO MONTEIRO MARTINHO DE MATOS

condições internas e externas, que tornam a participação do sujeito no 
discurso prático institucionalizado um processo histórico e de socializa-
ção contingente. 

Não obstante, a forma como a reflexão apeliana se desenvolve para 
pensar a sociedade – em especial, as instituições e fenômenos políticos do 
tempo presente – aponta na direção de uma teoria que separa estritamen-
te justificação transcendental e sua passagem para a justificação de papeis 
e outras ações institucionais. Se essa forma de pensar a realidade pode ser 
produtiva enquanto modelo para compreender a realidade latino-ameri-
cana, não é possível afirmar aqui. Certo é que, se o modelo de Apel for 
aceito como parte da tradição da chamada teoria crítica da sociedade, es-
tar-se-á diante de uma ruptura importante na tradição dos chamados “he-
gelianos de esquerda” e de um abandono da diferenciação de Horkheimer 
entre teoria tradicional e teoria crítica.  

Referências

ALLEN, Amy. The end of progress. New Jersey: Columbia University Press, 
2016. 

FORST, Rainer. Das Recht auf Rechtfertigung. Frankfurt am Main: 
Suhrkamp, 2007. 

______. Normativität und Macht. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2015. 

GOSEPATH, Stefan. Gleiche Gerechtigkeit: Grundlagen eines liberalen 
Egalitarismus. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2017. 

HONNETH, Axel. Kritik der Macht. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 2019. 

______. A dinâmica social do desrespeito: para a situação de uma teoria 
crítica da sociedade. Política & Sociedade, vol. 17, n. 40, 2018. 

HORN, Christoph. Nichtideale Normativität: ein neuer Blick auf Kants 
politische Philosophie. Berlin: Suhrkamp, 2014. 

NOBRE, Marcos (Org.). Curso Livre de Teoria Crítica. Campinas: Papirus, 
2008. 

O’NEILL, Onora. Em direção à justiça e à virtude. São Leopoldo: UNISINOS, 
2006. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   80 25/11/2025   09:48:52



81

TEORIA CRÍTICA DA SOCIEDADE E O ARGUMENTO TRANSCENDENTAL

RAWLS, John. The law of peoples: with “The idea of public reason revisited”. 
Cambridge (Mass.); London: Harvard University Press, 2003.

SCIVOLETTO, Gonzalo. Ética discursiva y legitimidad democrática: acerca 
del rendimiento político del discurso moral. 2025, publicado neste volume. 

VITA, Álvaro de. Por que uma teoria ideal da justiça? E outros ensaios 
rawlsianos. Belo Horizonte: Conhecimento, 2023.

VOIROL, Olivier. Filosofia social e pesquisa social. O problema “hegeliano” 
de Max Horkheimer a Axel Honneth. In: MELO, Rúrion (Org.). A teoria 
crítica de Axel Honneth. São Paulo: Saraiva, 2013.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   81 25/11/2025   09:48:52



Ética del Discurso _MIOLO.indd   82 25/11/2025   09:48:52



83

RÉPLICA

Gonzalo Scivoletto1

0.

Antes de responder a cada una de las interesantes observaciones y 
críticas planteadas por los colegas David Gomes, Ivan Rodrigues, Saulo 
Matos y Marcelo Cattoni, quisiera referirme a la naturaleza misma del 
evento que ha dado lugar tanto a la escritura de mi texto – “Ética del 
discurso y teoría social crítica” – como a los respectivos comentarios 
críticos.

Para quien se dedica a la actividad académica es un verdadero honor 
y placer contar con la posibilidad de conversar con colegas acerca de su 
propio trabajo, ser leído y escuchado con tanta atención y consideración. 
Esta conversación tuvo dos momentos: primero, el diálogo real en Belo 
Horizonte durante el mes de febrero de 2023; luego, el diálogo a través 
de los textos que los colegas mencionados me han enviado, revisados 
para esta ocasión. Esta réplica que aquí presento no pretende cerrar 
ese diálogo que comenzó hace ya dos años, sino por el contrario fijar 
algunos escalones sobre los que se puede – a mi modo de ver – seguir 
construyendo este andamio que es la teoría, en especial para pensar lo 
que nos ocupa: qué puede aportar la filosofía práctica a la crítica social 
en el contexto de nuestras sociedades latinoamericanas.

Además de a los colegas mencionados, quiero agradecer a los profesores 
y estudiantes que participaron de la Cátedra Libre y otras actividades 
realizadas en la Universidad Federal de Minas Gerais y en la Universidad 
Federal de Ouro Preto. Sus preguntas y observaciones también forman 
parte de esta réplica que comparto aquí, donde tengo en cuenta no sólo 
aspectos puntuales de los comentarios críticos, sino todo un trasfondo de 
conversaciones, inquietudes y discusiones que tuvieron lugar no sólo en 
los eventos académicos oficiales, sino también en los momentos sociales 

1	 Profesor de la Universidad Nacional de Cuyo (provincia de Mendoza, Argentina).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   83 25/11/2025   09:48:52



84

GONZALO SCIVOLETTO

compartidos, mezclando el calor, la maravillosa música y la alegría – que 
es sólo – brasilera.

Durante mi estancia he experimentado de primera mano la potencia 
del discurso, esto es, de una comunidad de interlocutores que discuten 
sobre pretensiones de validez en disputa, para lo cual necesitan escucharse 
y comprenderse. He podido reflexionar sobre presupuestos no aclarados, 
corregir formulaciones, revisar afirmaciones sobre determinados 
problemas, así como obtener información sobre autores, procesos políticos, 
tesis filosóficas, etc. Quiero decir, la prueba de que la ética del discurso no 
es ningún “ideal”, ensueño o abstracción del “mundo real” está a la vista. 
Espero que las reflexiones y argumentos que presento a continuación 
ofrezcan también a sus lectores algún impulso en la búsqueda de mejores 
razones. 

1.

En este primer punto quiero presentar algunas aclaraciones sobre las 
motivaciones y el contexto general del texto de la conferencia “Ética del 
discurso y teoría social crítica”. 

Mi interés por desarrollar la ética del discurso proviene de hace 
tiempo, y obedece a motivaciones diversas, las cuales dividiré en internas 
y externas. Comenzaré por las externas. La ética del discurso – primero 
denominada ética comunicativa – fue ideada originalmente por Karl-Otto 
Apel a fines de la década de 1960 y presentada “oficialmente” en 1973 en 
su libro La transformación de la filosofía. Por supuesto que una teoría 
nunca es “inventada” de la nada, pero sin duda es Apel quien materializa 
el núcleo principal de una ética que puede ser fundamentada por medio 
de una reconstrucción de las condiciones de posibilidad a priori de la 
comunicación intersubjetiva, y en especial de la argumentación. A partir 
de este acontecimiento, hay una larga historia de influencias mutuas y 
discrepancias entre Apel y Habermas, de modo que el destino de la ética 
del discurso estuvo ligado en gran medida a los desarrollos teóricos de 
estos dos grandes pensadores. Si bien entre ambos hubo diferencias muy 
significativas desde el comienzo, lo cierto es que en cuanto a los núcleos 
centrales de la ética del discurso había un camino compartido hasta 
fines de los años 1980. Como trato de mostrar en la conferencia, desde la 
publicación de la gran obra de Habermas Facticidad y validez, se produjo 
una divergencia entre Apel y Habermas respecto de la concepción misma 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   84 25/11/2025   09:48:52



85

RÉPLICA

de la ética del discurso, así como de su fundamentación y potencial de 
aplicación. 

Desde el punto de vista del estudio, la difusión y el interés académico 
general, la forma habermasiana de entender la ética del discurso eclipsó 
el programa apeliano desde los años 1990. A mi juicio, esto se debió a la 
propia figura de Habermas, quien, a diferencia de Apel, tiene un perfil 
mucho más ligado a la teoría social, la teoría política y del derecho, 
además de su altísima exposición como intelectual público que participa 
regularmente de los grandes debates de su tiempo. Apel, por su parte, 
aunque también participó en grandes debates como intelectual público, 
conservó hasta el final de su vida un papel mucho más restringido al del 
profesor universitario de filosofía, más preocupado por cuestiones de 
índole extremadamente “técnicas” para el gran público. Aunque la ética 
discursiva apeliana se siguió estudiando y desarrollando en un pequeño 
círculo de investigadores, muchos de ellos en Argentina, podríamos decir 
que fuera de este  reducido ámbito el pensamiento de Apel en general 
lamentablemente se ha ido restringiendo a un apéndice o a una mera 
“influencia” en el estudio de la trayectoria intelectual de Habermas. 
Por lo tanto, quienes hoy trabajan en general temas de teoría social, 
democracia deliberativa o teoría discursiva del derecho suelen dialogar 
fundamentalmente con la obra de Habermas, y dentro de esa obra, con 
los rudimentos de la ética del discurso tal como la concibe Habermas. Así, 
esta versión de la ética del discurso funcionaría como momento  metaético 
preparatorio para abordar las problemáticas que interesan a las ciencias 
sociales, como por ejemplo la esfera pública, el constitucionalismo, los 
procesos deliberativos, la modernización y el colonialismo, el papel de las 
religiones en los debates públicos, y un largo etcétera. En ese sentido, han 
ido quedando de lado los potenciales aportes que la versión pragmático-
trascendental de la ética del discurso podría realizar a las temáticas 
mencionadas. 

Este aspecto externo referido al interés por una teoría y el lugar 
que ocupa dentro de la academia (en cuántas cátedras es enseñada, 
cuántas tesis doctorales hay sobre el tema, cuántos congresos dedicados 
a su discusión, etc.) no pretende indicar más que un aspecto fáctico: lo 
verdaderamente importante son las motivaciones internas para encarar un 
programa de investigación como el de la ética del discurso en la forma que 
la concibe Apel. Lo que quiero expresar es que, luego de dedicarme unos 
años a estudiar autores y problemas de la teoría crítica contemporánea, 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   85 25/11/2025   09:48:52



86

GONZALO SCIVOLETTO

de la democracia deliberativa, etc., me ha llamado poderosamente la 
atención que la obra de Apel sea muy poco tenida en cuenta. Sorprende, 
no por cuestiones de índole genealógica – porque es importante para 
comprender “el origen de” –, sino por cuestiones programáticas. Creo 
que el programa de investigación discursivo propuesto por Apel tiene 
potencial para responder a problemas teóricos y prácticos actuales. 
Por lo tanto, la motivación interna de la conferencia que he presentado 
en Belo Horizonte se inscribe en ese interés por mostrar – al menos 
de manera inicial – que la ética del discurso tiene relevancia actual 
para las discusiones que se llevan adelante en el campo de la teoría 
crítica en general, y también para la teoría crítica situada en la realidad 
latinoamericana. En este sentido, he sido totalmente consciente de 
proponer una “antigüedad”, más aún, que va contracorriente del espíritu 
de la época. Incluso la obra del propio Habermas, que aún conserva su 
aura, ya es también considerada una antigüedad o algo de lo que hay que 
desprenderse por parte de muchos teóricos críticos actuales. Por lo tanto, 
en lugar de ocuparme de las actuales discusiones en el campo de la teoría 
crítica – muchas mencionadas en los comentarios y en esta réplica, por 
ejemplo, de autoras como Jaeggi, Fraser, Allen, Forst, etc. – o de la teoría 
crítica ampliada a la tradición latinoamericana, he decidido entonces 
“volver” sobre un punto olvidado – y no sólo sobre un autor.

Lo que está en el fondo de la discusión es el método de la teoría crítica 
o filosofía social2. Hoy, las concepciones antinormativistas, genealógicas 
e historicistas han ganado el sentido común de la investigación en 
filosofía práctica. Por lo tanto, una filosofía que se define a sí misma 
como trascendental, que defiende el universalismo y plantea cuestiones a 
priori, parece estar destinada al repudio o al olvido. No obstante, el texto 
de mi conferencia busca reivindicar su relevancia, particularmente en la 
intersección entre ética normativa y teoría social.

En la conferencia parto de dos diferencias clave entre los enfoques de 
Habermas y Apel sobre esta cuestión:

1.	El problema de la fundamentación: Mientras Habermas renuncia 
progresivamente a un metadiscurso organizador, Apel sostiene la 

2	 Ver, Scivoletto, G. “Cuestiones disputadas sobre el método. Arpini y la ética social como 
teoría crítica”. En Marcos Olalla et al. Adriana Arpini, Filósofa. Conversaciones como 
homenaje, Mendoza: Qellqasqa, 2023, pp. 287-310.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   86 25/11/2025   09:48:52



87

RÉPLICA

necesidad de una fundamentación trascendental para justificar la 
validez normativa. La ventaja de que la fundamentación del criterio 
para la crítica sea de índole trascendental es que no está sujeta a la 
contingencia histórica o cultural. Tampoco es un “ideal” en el sentido 
de una representación imaginaria, pues si los juicios normativos sobre 
la realidad social fuesen ideales, deberíamos en un segundo momento 
justificar esos ideales, y no otros. Si, en cambio, no existe la posibilidad 
de determinar criterios transhistóricos – y sólo intrahistóricos, si 
fuera el caso – entonces la crítica estará irremediablemente ligada a 
alguno de los centrismos que se busca combatir en primer lugar. Por 
lo tanto, la cuestión de la fundamentación no es un tema abstracto 
de filósofos completamente desligado de la vida práctica o la crítica 
social e institucional.

2.	El problema de la aplicación: Habermas sitúa la cuestión en el ámbito 
de la política y el derecho, mientras que Apel introduce la “parte B” 
de la ética del discurso, centrada en la corresponsabilidad histórica 
e institucional. La respuesta habermasiana es, si cabe el término, 
intrasistémica. La propuesta de Apel es – también con perdón del 
neologismo – trans-sistémica. Eso remite, en última instancia, a que 
la reconstrucción racional propuesta por Habermas se tope con el 
límite de las instituciones políticas modernas (por ejemplo, el Estado 
de Derecho constitucional y la democracia burguesa).

El punto de partida, entonces, es asumir que cualquier teoría crítica 
debe basarse en criterios normativos de justicia. Sin un criterio normativo, 
la crítica social carece de fuerza argumentativa. También las teorías no-
normativistas suponen algún criterio, pero no quieren o se resisten a 
explicitarlo (criptonormativismo). Claro que la gigantomaquia aquí es 
sobre la naturaleza de ese criterio.  La ética del discurso permite articular 
la crítica con un marco de validez universal, evitando tanto el relativismo 
como el decisionismo, porque se hace cargo de las condiciones de sentido 
de la propia crítica.   

El análisis que propongo desarrollar sobre lo que llamo condiciones 
marco, parte de ese punto ya ganado por la pragmática trascendental y se 
orienta entonces hacia la cuestión de la institucionalización del discurso 
y de las condiciones de posibilidad de la democracia deliberativa. Pero 
mi preocupación o interés por el análisis de las condiciones marco no es 
abstracto, sino que de fondo me interesa analizar los desafíos específicos de 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   87 25/11/2025   09:48:52



88

GONZALO SCIVOLETTO

la democracia y la justicia social en América Latina, incluyendo cuestiones 
como los déficits de democratización, la desigualdad estructural, la tensión 
entre normatividad y realidad político-institucional, etc. Lo que trato de 
demostrar es que la ética de Apel, con su noción de corresponsabilidad, 
ofrece herramientas para abordar estos problemas sin caer en un 
institucionalismo excesivo ni en un idealismo político ingenuo. Justamente, 
porque creo que la propuesta de Apel no es ingenua ni “idealista”, abordo el 
problema del “cínico” (señalado por Dussel) – esto es, de quien reconoce la 
norma moral, pero decide ignorarla por conveniencia –, como uno de los 
problemas centrales de la ética en el contexto latinoamericano. Creo que 
la ética del discurso ofrece una clave para desmontar la “ética del poder”, 
sus justificaciones estratégicas, y visibilizar los mecanismos ideológicos 
que obstaculizan la deliberación genuina. El rechazo a la racionalidad, 
esto es, la insistencia en que las razones no “me” importan, vuelve a poner 
en primer plano la necesidad de la defensa de criterios básicos, al mismo 
tiempo que nos obliga a diseñar complejos institucionales que asuman la 
condición cínica de nuestro mundo actual.

En conclusión, la conferencia busca señalar que la ética del discurso 
apeliana sigue siendo un programa de investigación normativa relevante 
para la teoría social crítica contemporánea, incluso en el contexto de 
nuestras sociedades latinoamericanas. Frente a una teoría crítica que se 
inclina hacia la inmanencia y descuida la cuestión de la validez normativa, 
la ética del discurso ofrece una alternativa universalista y formal que no 
ha agotado su potencial explicativo ni transformador. A mi modo de 
ver, las razones del relativo desinterés o exclusión de la ética del discurso 
parecen estar más ligadas a “pareceres”, a afectos, esto es, a aspectos más 
externos que internos a la argumentación. 

2.

En línea con el punto anterior voy a comenzar en primer lugar con el 
comentario del profesor David Gomes. También parto de algunas “aclara-
ciones necesarias” que apuntan al inevitable sesgo o lugar de enunciación 
del que ambos partimos, y que creo tiene algún impacto sobre las priorida-
des o las propias tareas que asume cada uno en sus investigaciones. Las di-
ferencias no sólo se ubican en el plano de la formación filosófica, y la mayor 
cercanía o lejanía respecto del programa apeliano de ética del discurso, que 
aquí he intentado presentar y desarrollar en una dirección concreta: el de 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   88 25/11/2025   09:48:52



89

RÉPLICA

la filosofía social o teoría crítica. Como en la tradición frankfurtiana, la 
interrelación entre la dimensión filosófica y las ciencias sociales es clave, 
pero eso amerita también pensar cuál es la contribución filosófica sensu 
stricto. Es decir, ¿es la crítica misma de las instituciones o prácticas so-
ciales el papel de la filosofía? En un punto podríamos decir que sí, que 
todo individuo en tanto que piensa y reflexiona sobre las injusticias de 
su mundo ejerce de algún modo la filosofía. Sin embargo, el saber filosó-
fico tiene, a mi modo de ver, una serie de objetos particulares y modos 
de enfocar los problemas que lo distingue de las ciencias particulares, si 
no, de otra manera no podría hablarse de la colaboración entre filosofía 
y ciencias sociales. No es este el lugar para discurrir sobre qué es la filo-
sofía, basta con decir que la filosofía no es entendida como un saber de 
generalidades o como el mero ejercicio crítico, sino como una forma de 
indagar por las condiciones de sentido y de posibilidad de los objetos a 
analizar. Por eso, la filosofía no puede ser – en un sentido general – sino 
filosofía trascendental. Y este es un punto clave en la discusión entre Apel 
y Habermas mismo. Como es sabido, Habermas quiere alejarse todo lo 
posible de lo trascendental, mientras que Apel en lugar de ir en dirección 
de la detrascendentalización va para el lado contrario, de la retrascenden-
talización. Hasta donde yo conozco, esto es algo único en la filosofía con-
temporánea, y tiene que ver con ese carácter tan “fuera de época” del que 
hablaba más arriba. Por supuesto que la clave es de qué manera Apel en-
tiende lo trascendental y su transformación pragmático-lingüístico. Pero 
dejaré este punto para otro momento. 

Lo que quiero señalar es que la metáfora del menú y la cena apunta 
justamente a esa distinción fundamental entre la dirección del discurso 
objetivante de la ciencia y la dirección oblicua de la reflexión filosófica. 
No se trata de cuestiones meramente “preparatorias” para luego pasar a 
lo importante: “comer”. La tarea de la crítica es la de la reflexión sobre 
las propias condiciones de posibilidad del sujeto que realiza la crítica. 
Por eso no nos apresuramos a comentar o denunciar la realidad, tarea 
que puede desempeñar mejor que nosotros cualquier actor social, 
ciudadano, líder comunitario o religioso, periodista, etc. Mi pequeña 
contribución acerca de la relevancia de analizar las condiciones marco 
para la institucionalización del discurso ciertamente son programáticas, 
y tal vez es verdad que hay todavía mucho de programático en la ética 
del discurso, pero lo cierto es que este programa y este aporte posible es 
muy poco tenido en cuenta hoy en día. Entonces es necesario recordarlo 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   89 25/11/2025   09:48:52



90

GONZALO SCIVOLETTO

y defenderlo argumentativamente. Sobre todo, en un contexto en que lo 
que prima hoy, como bien destaca también Gomes, no es la importancia 
de la argumentación racional sino los “afectos”, ni la consistencia lógica 
y pragmática del discurso, sino la defensa abierta de las paradojas y las 
contradicciones, ni la separación entre el discurso serio con pretensión 
de validez sino la militancia de la inseparabilidad entre literatura y 
filosofía, etc. Tal vez esto es mucho más dramático en el campo de la 
propia academia filosófica que en ámbitos de las ciencias económicas o 
jurídicas, pero aquellos discursos han permeado en las ciencias sociales. 
Y en aras de la legítima lucha contra el reduccionismo cientificista o del 
“positivismo”, se han abandonado criterios mínimos de racionalidad. Esto 
hoy en día es dramático3. Deberíamos discutir seriamente cuál ha sido la 
contribución de la filosofía y las ciencias sociales al terraplanismo que 
se expande rápidamente por todo el globo, y es además caldo de cultivo 
para la dominación de unas élites que sólo quieren acrecentar su propio 
poder de negociar y acumular sin obstáculos. Volveré enseguida sobre 
este punto, para retomar de forma ordenada las objeciones presentadas 
por el profesor Gomes.

El primer punto se refiere a un pedido de aclaración sobre los conceptos 
de “condiciones” y de “instituciones”. Es verdad que hay una cierta 
equivocidad que puede llevar a confusión, pues al tratarse de trabajos que 
están en desarrollo es probable que la terminología haya ido variando, y 
que en la búsqueda del concepto haya vaivenes. Por eso agradezco esta 
observación. Lo primero que quiero decir es que el discurso práctico no 
funciona en el aire, adopta formas más o menos regulares en los distintos 
sistemas sociales y esferas de la vida social. El propio Apel se refiere a 
“los miles de coloquios y conferencias” como formas institucionales que, 
si bien no tienen de modo pleno el carácter de discurso práctico, sí lo 
realizan parcialmente. Si el discurso práctico es la única vía legítima para 
la resolución de controversias normativas, lo que cabe preguntarse es 
qué se requiere para que un discurso práctico funcione. A ello le llamo 
condiciones marco: la tarea principal de una filosofía social discursiva 
consistiría en pensar cuáles son esas condiciones para que el discurso 
práctico efectivamente se lleve a cabo. Para decirlo de una manera simple: 

3	 Al respecto, ver: Damiani, A. “El irracionalismo como regresión filosófica”, en Ética y 
Discurso, vol. 9, 2024.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   90 25/11/2025   09:48:52



91

RÉPLICA

¿Qué condiciones deben cumplirse para la paridad participativa? ¿Qué 
se requiere para que todos los afectados puedan participar en igualdad 
sobre una controversia? Por ejemplo, los interlocutores afectados deben 
poder guiarse por la fuerza del mejor argumento, deben querer participar 
en igualdad de condiciones, deben utilizar un lenguaje comprensible 
para todos, no deben estar imposibilitados por falta de recursos 
económicos, etc. Entonces, el análisis de estas condiciones marco es de 
tipo formal, no se refiere todavía a ninguna institución específica. Se 
trata de una tarea todavía por desarrollar. Por mi parte, he propuesto 
– a partir de los propios textos de Apel, Habermas y toda la literatura 
ético-discursiva – dividir las condiciones marco en internas y externas. 
También he utilizado las expresiones subjetivas (para las internas) y 
objetivas (para las externas). Las internas o subjetivas refieren a todas 
aquellas condiciones que se encuentran involucradas en la producción de 
una subjetividad democrática, esto es, de sujetos que quieran participar 
en debates abiertos e irrestrictos, que reconozcan la igualdad de derechos 
de sus interlocutores, el principio del falibilismo, etc. Es decir, para 
que se lleve a cabo un discurso práctico necesitamos de interlocutores, 
en sentido estricto. Las condiciones objetivas o externas refieren a los 
requerimientos de índole social, económica o jurídica. Por ejemplo, 
unas ciertas condiciones de vida en la que determinados principios de 
igualdad y de libertad de palabra sean reconocidos como valiosos por 
una determinada comunidad política. Insisto, este es sólo un esbozo, 
aunque en diferentes trabajos he ido intentando sistematizar estos 
requerimientos, con el objetivo de desplegar una especie de analítica de las 
condiciones marco. Pero todavía me encuentro muy lejos de este objetivo. 
Aunque hay algunos indicios ya a lo largo de la conferencia. Esta analítica 
entonces de las condiciones marco que es formal, no empírica, permitiría 
elaborar escenarios posibles para el diseño o la crítica de instituciones 
realmente existentes. Un ejemplo de este “puente” entre lo formal y lo 
empírico lo podemos encontrar en los estudios sobre la personalidad 
autoritaria de la primera generación de la escuela de Frankfurt. Allí 
tenemos un modelo de análisis crítico de las instituciones, y es crítico 
porque permite esbozar qué instituciones contribuyen a la formación 
de una subjetividad democrática y cuáles no. También en los trabajos 
preliminares a la Teoría de la acción comunicativa, cuando Habermas se 
ocupa de las patologías en el ámbito de la esfera familiar. Con esto no 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   91 25/11/2025   09:48:52



92

GONZALO SCIVOLETTO

pretendo emitir un juicio o valoración de estas investigaciones empírico-
normativas (esto es, críticas), sino tan sólo mostrar un camino posible. 

Apel retoma críticamente el concepto y el abordaje de las instituciones 
de Arnold Gehlen, y divide a las instituciones en su campo de acción, por 
así decir. Tenemos las esferas micro (la familia y la primera comunidad)4, 
meso (la comunidad político-jurídica estatal) y la macro esfera planetaria. 
La crítica de las instituciones puede orientarse siguiendo esta dirección. En 
todos los casos, las instituciones cumplen una función de estabilización, 
de liberación de la carga de la acción, al “automatizar” los procesos de 
toma de decisiones. Es su cuestionamiento, precisamente, el que pone en 
acción el poder comunicativo para el cambio o la conservación (conforme 
al proceso de construcción de legitimidad, que sólo puede ser racional-
discursiva), y esto es así tanto para las instituciones del mundo de la 
vida como para las instituciones del sistema. Por eso, mis también muy 
preliminares reflexiones sobre el populismo – tanto en la conferencia 
como en otras charlas y trabajos – apuntan al papel que puede desempeñar 
esa tradición política en la realización de las condiciones marco objetivas, 
y afirmo (en línea con Apel) que, si el principio del discurso consiste en 
que todos los afectados puedan participar en igualdad de condiciones, 
deben implementarse acciones estratégicas contra-estratégicas5. Es decir, 
se deben producir cambios en los sistemas políticos que incorporen a 
todos los afectados. En este sentido, la pregunta por la legitimidad de 
la violencia que plantea el profesor Gomes no se puede responder en 
términos absolutos, esto es, por sí o por no. Debe evaluarse en cada caso, 
mediante un discurso práctico. Sólo a título ilustrativo podemos tomar 
dos casos de la obra de Apel y Habermas con posicionamientos diferentes 

4	 He intentado abordar esta cuestión en la ponencia presentada el VII Coloquio de la 
Red Internacional de Ética del Discurso (Universidad Adolfo Ibáñez, Chile): “De la 
macroética global a la microética de los sistemas de autoafirmación primarios: Notas 
sobre la institucionalización del discurso práctico”. Aquí me ocupé de la cuestión de 
la institucionalización y, lo más importante, de la posibilidad de una “microética”. Sin 
embargo, no he podido desarrollar esta idea desde entonces. Por otro lado, sí me he 
ocupado de la institucionalización del discurso práctico en relación con la educación 
ciudadana de jóvenes en el trabajo “Diálogo, debate, discurso. Una aproximación 
tipológica enredada en la praxis educativa”, Saberes y prácticas. Revista de Filosofía y 
Educación, Vol. 5, Núm. 1, 2020. 

5	 Al respecto, ver: Kettner, M. “Bereichsspezifische Relevanz. Zur konkreten Allgemeinheit 
der Diskursethik”, in K.-O. Apel, M. Kettner (eds.), Zur Anwendung der Diskursethik in 
Recht, Politik und Wissenschaft, Frankfurt am Main: Suhrkamp, 1992, pp. 317-348.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   92 25/11/2025   09:48:52



93

RÉPLICA

según la especificidad de cada situación: el conflicto de Kosovo6 y la Guerra 
de Irak. Y esto se conecta con el pedido de aclaración del profesor Gomes 
respecto del “activismo” deliberativo. 

Si volvemos al punto inicial respecto de los puntos de vista o “sesgos” 
profesionales desde los que parten nuestros análisis, destaca el papel que 
la filosofía ha de desempeñar, en tanto filosofía trascendental. Desde la 
perspectiva de Apel, que estoy tratando de desarrollar, la filosofía no se 
confunde con las ciencias sociales. Esta es una discusión clave ya en Apel y 
Habermas durante los años 1970, cuando ambos defienden dos modos de 
pragmática o, mejor dicho, ambos conciben de forma diferente el estatuto 
de la reconstrucción de los presupuestos de la interacción argumentativa. 
No puedo detenerme en este punto aquí. Lo que quiero señalar es que la 
especificidad del saber filosófico también implica una tarea propiamente 
filosófica – no en el sentido del filósofo “profesional”, el académico, 
sino de todo hombre que puede filosofar –, y es la responsabilidad por 
el cumplimiento del principio del discurso y su institucionalización. 
Dicho de una manera más simple: es tarea de la filosofía en tanto saber 
crítico reflexivo la preocupación por la determinación de quiénes son 
los afectados, y que esos afectados efectivamente estén incluidos en el 
discurso práctico, y cuestionar las instituciones que no se ajusten a ese 
principio. En ese sentido entiendo el compromiso práctico-político 
del filósofo ético-discursivo, y en general de todo sujeto lingüística y 
argumentativamente competente. Como bien se señala, me ha parecido 
interesante rescatar el concepto de Fung de activismo. Tal vez haya matices 
y diferencias con este autor, que no vienen al caso mencionar ahora, mi 
interés es únicamente ese núcleo conceptual. Dicho en términos políticos 
más cercanos a nuestras tradiciones, el discurso o la deliberación debe ser 
militado.

Me referiré ahora al último punto planteado por Gomes: su llamado 
a “ir al ataque”. Entiendo y comparto la crítica planteada. Es cierto que 
la discusión entre quienes nos dedicamos a la ética del discurso puede 
parecer “apologética”. Al respecto se podría responder que, precisamente, 
en un mundo donde parece primar la irracionalidad, la defensa militante 

6	 La posición de Habermas es más conocida, sin embargo, de Apel puede revisarse el 
interesante y poco conocido texto: “Das Spannungsfeld zwischen Ethik, Völkerrecht und 
politisch-militärischer Strategie in der Gegenwart. Philosophische Retrospektive auf 
den Kosovo-Konflikt”, en Marcel Niquet et al. (ed.), Diskursethik. Grundlegungen und 
Anwendungen, Würzburg: Königshausen & Neumann, 2001, pp. 205-218.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   93 25/11/2025   09:48:52



94

GONZALO SCIVOLETTO

de la contradicción, el relativismo e historicismos radicales, no parece 
haber mucho margen para dar un paso hacia adelante. Pues, si el ejercicio 
mismo de la crítica está basado en unos fundamentos que son dogmática 
y testarudamente rechazados, entonces no se puede avanzar. Quiero decir, 
la condición de posibilidad de una crítica determinada, por ejemplo, 
supongamos al neoliberalismo, tiene que justificarse en determinado 
criterio normativo, pero justamente es la fundamentación de ese criterio 
normativo lo que rechazan las teorías sociales que David quiere atacar. Es 
verdad que esto es bastante frustrante, pensemos por ejemplo la crítica 
de Habermas al criptonormativismo de Foucault hace ya más de cuarenta 
años, o los demoledores argumentos de Apel contra la “crítica total a 
la razón”. Al menos en las lecturas que he realizado hasta ahora, no he 
podido encontrar un argumento que refute a Apel o Habermas en este 
punto; la actitud es más bien mirar para otro lado, ignorarlo y seguir 
como si nada. No tengo una respuesta respecto de cómo proceder frente 
a esto. Es el mismo problema que se presenta cuando un interlocutor se 
enfrenta a otro que no quiere argumentar. Tal vez sólo quede encogerse 
de hombros, o volver a comenzar de cero. Tal vez para el profesor Gomes, 
que ya conoce estos argumentos, el procedimiento que he llevado a cabo 
en este trabajo le resulte repetitivo, y agotador, y por eso quiere pasar ya 
directamente a la “cena”. Con todo, creo que hay algunos trabajos en el 
terreno de la teoría social y la crítica de la coyuntura ligados o basados 
en la ética del discurso que abordan los problemas que señala Gomes: 
sobre todo en lo referido a las instituciones del Estado de Derecho y sus 
limitaciones. En cuanto al “enfrentamiento con teorías rivales”, no estoy 
seguro de si este es un enfoque adecuado, o si es suficiente o necesario, 
dado que en algunos casos no veo necesariamente contradicción, 
sino tal vez complementación, solapamiento, etc. En los ejemplos que 
presenta el profesor Gomes, de autores en la tradición de Foucault, hay 
análisis y críticas sociales con grandes aportes, a los que veo más como 
contribuciones a un “análisis de situaciones concretas”. Y esto es ya 
rescatado en su momento por los propios Apel y Habermas. Creo que 
esto abriría una discusión mucho más detallada, con los textos sobre la 
mesa, por así decir, pero no coincido con la idea de “contraposición entre 
paradigmas”. Las diferencias entre Foucault, en el ejemplo que menciona 
Gomes, y la ética del discurso, no creo que tengan relación con los 
“pilares” de la subjetividad, el cuerpo y el cuidado de sí. Creo que en este 
punto no se hace justicia a Foucault, pero tampoco a la propia ética del 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   94 25/11/2025   09:48:52



95

RÉPLICA

discurso en cuanto puede contribuir a darle un marco de solidez mayor a 
las problemáticas abordadas por estos autores.  

3.

El profesor Ivan Rodrigues valora positivamente los posibles aportes 
de la ética del discurso para la crítica social de las sociedades capitalistas. 
Esta especificidad es importante de destacar pues, aunque puede parecer 
obvio, no lo es. Sobre todo, en el plano político es importante destacar que 
la presunta debilidad de la ética del discurso para diagnosticar situaciones 
puntuales que señala el profesor Gomes, y que yo mismo también he 
abordado en otros trabajos, se vuelve una fortaleza, pues no se trata – 
respetuosamente – simplemente de otorgar herramientas a las izquierdas 
políticas contra el avance de las derechas, sino de dotar de fundamentos 
a toda crítica posible con sentido de cualquier orden social. Y este 
posicionamiento creo que es sostenible tanto en términos normativos 
como en términos estratégicos7. Como he tratado de mostrar en la 
conferencia, en defensa de un programa fuerte apeliano, efectivamente 
considero que sí hay una primacía arquitectónica de la ética del discurso, 
en la medida que la ética del discurso explicita por medio de reflexión 
trascendental las condiciones de posibilidad de cualquier discurso con 
sentido y sus implicancias normativas. Tanto la economía política, 
como el psicoanálisis o la crítica de las ideologías deben argumentar sus 
posiciones, deben poder formular y justificar pretensiones de validez que 
eventualmente pueden ser controversiales, y que sólo pueden ser resueltas 
legítimamente en un discurso. Esto no quiere decir, de ninguna manera, 
que la ética del discurso reemplace los diferentes modelos de ciencias 
sociales y humanas críticas, sino que muestra que hay una diferencia de 
niveles. Pero lo que estoy tratando de señalar, además, es que la ética 
del discurso que se mueve en ese plano lógicamente diferente, no por 
ello es totalmente irrelevante frente a cuestiones de índole práctica. En 
otro trabajo lo planteo en los términos que lo hace Kuhlmann. Podría 
caricaturizarse a la ética del discurso y decir que frente a cualquier 
controversia práctica esta se limitaría a decir: “hagan un discurso 

7	 Al menos en mi país, parecen tener más impacto las críticas de liberales clásicos (no 
“libertarios”) y nacionalistas (defensores por ejemplo de un capitalismo nacional) que las 
críticas desde las izquierdas revolucionarias o autonomistas.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   95 25/11/2025   09:48:52



96

GONZALO SCIVOLETTO

práctico entre todos los afectados y vean”. Como toda caricatura, hay 
algo de verdad, pero también de exageración de esa verdad. Entonces, 
por ejemplo, la ética del discurso en cuanto tal probablemente tenga muy 
poco que decir sobre el problema de la ideología en los términos que lo 
ha hecho el psicoanálisis en sus distintas versiones, o de discusiones sobre 
el valor en el marco de la crítica de la economía política marxista; pero sí 
puede realizar aportes sobre un orden social justo a partir del desarrollo 
de sus propios presupuestos. Por eso, no veo, como afirma el profesor 
Gomes, una competencia entre “paradigmas rivales” sino división de 
tareas. 

El interés del profesor Rodrigues está en la crítica de las sociedades 
capitalistas actuales, y en ese sentido se pregunta con derecho qué 
aportes puede realizar una teoría moral como la ética del discurso a esa 
tarea. Creo haber respondido en las líneas anteriores cómo entiendo 
ese aporte a través de una explicitación de las condiciones marco para 
la institucionalización del discurso, y al mismo tiempo, creo, que esta 
indicación ya marca cuáles son los límites de una teoría normativa para 
el diagnóstico empírico de situaciones coyunturales. En este sentido 
creo que Apel siempre ha sido coherente en justificar la articulación 
entre teoría normativa y teoría empírica, o más profundo aún, entre 
filosofía trascendental y ciencias. Pero no continuaré por este camino 
epistemológico y trataré de responder, dentro de mis limitaciones, a las 
inquietudes del profesor Rodrigues.

En primer lugar, creo que, por lo expuesto hasta ahora, en la 
conferencia y el coloquio posterior he al menos fijado posición respecto de 
la importancia de la reconstrucción de las condiciones de posibilidad del 
discurso racional, incluso desde una perspectiva filosófico-trascendental. 
Este aspecto que para mí es muy importante, tal vez no sea tan importante 
para las autoras que trae a la palestra el profesor Rodrigues: Nancy Fraser 
y Rahel Jaeggi. En el caso de la primera, explícitamente hay un deslinde del 
problema de la fundamentación para asumir – me animaría a decir, casi 
de manera decisionista – una posición de izquierda hegeliana y marxista 
(o neomarxista)8. En los términos de la metáfora que hemos elaborado 

8	 Al respecto, resulta muy clarificadora de la propuesta de Fraser, la entrevista realizada 
por Giorgio Fazio y Angelo Taraborrelli a la filósofa crítica: “I am not a Post-Marxist: I 
am a Neo-Marxist”: Interview with Nancy Fraser. Rivista Italiana Di Filosofia Politica, (4), 
99–122, 2023.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   96 25/11/2025   09:48:52



97

RÉPLICA

con el profesor Gomes, lo importante es “la cena” y no tanto el menú9. No 
estoy tan seguro de si es la misma actitud en el caso de Jaeggi, aunque sí 
creo que es muy problemático el intento de invertir las cuestiones de la vida 
buena sobre la justicia. La autora realiza – a mi juicio – una lectura sesgada 
de Habermas, a quien lo pone en el plano del liberalismo de Rawls10. Por 
lo demás, hay una razón importante para que la justicia sea preeminente 
respecto de la vida buena, y es que la vida buena admite una pluralidad de 
sentidos y realizaciones, mientras que los problemas de justicia atienden a 
la universalidad, que es además condición de posibilidad de la pluralidad 
de proyectos de vida buena. Sin embargo, como he intentado mostrar 
en el trabajo, la ética discursiva en la versión apeliana precisamente 
introduce en su parte B la pregunta por las condiciones materiales e 
institucionales que permiten la racionalidad argumentativa propia del 
discurso, por lo tanto, de las condiciones necesarias para las respuestas 
legítimas a los problemas de la supervivencia material, la organización del 
trabajo humano, etc. Pero estas respuestas deben estar en manos de los 
propios afectados. La alienación es ciertamente una cuestión existencial, 
pero también y sobre todo la alienación cumple un papel sistémico, en 
la medida que, como decíamos anteriormente, las instituciones liberan 
al sujeto de la carga de la acción y permiten desempeñarse siguiendo las 
reglas de su mundo de vida. En ese sentido, para Apel, hay un cierto nivel 
en el cual la alienación es inevitable. Lo que habría que discutir es cuáles 
son los límites de alienación soportables y deseables para la reproducción 
del sistema, y esa es la función que desempeña la esfera pública nunca 
completamente institucionalizable. Con todo, las cuestiones de vida 
buena, de autorrealización ética de una comunidad o de un individuo 
no son algo “menor” o “secundario” para la ética del discurso, como 
afirma Rodrigues siguiendo a Jaeggi. No puedo detenerme aquí en 
este punto, pero al menos quiero señalar una cuestión que el profesor 
Rodrigues, como especialista en la obra de Habermas, conoce muy bien: 
la diferenciación del discurso. El discurso ético-político y existencial 
tiene un papel muy relevante, no es un aspecto deficitario del discurso 
moral, del mismo modo que el discurso pragmático desempeña también 

9	 He planteado algunas de estas críticas recientemente en el trabajo “Crítica y crisis. 
Presente y futuro de la democracia a partir de C. Lafont y N. Fraser”, en Dante Ramaglia 
(ed.), La función emancipatoria de la crítica. Diálogos sobre la crisis civilizatoria actual, 
Teseo: 2024.

10	 Jaeggi, R.  Kritik von Lebensformen, Frankfurt a. M.: Suhrkamp, 2014.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   97 25/11/2025   09:48:52



98

GONZALO SCIVOLETTO

un rol central para la racionalidad práctica en general. Con lo cual, no 
hay ningún obstáculo para completar o desarrollar la parte B de la ética 
del discurso en una crítica de la alienación y las ideologías en las formas 
de vidas de las sociedades capitalistas avanzadas. 

En relación con la crítica del capitalismo, quiero plantear lo siguiente. 
En primer lugar, por momentos Rodrigues habla de capitalismo per se, 
por momentos de capitalismo neoliberal. No es una cuestión menor, 
¿vale la misma “tendencia a la crisis” o contradicción en cualquier 
forma de capitalismo? En el caso de Fraser es así, y la única salida 
para la humanidad es acabar con el capitalismo. Entre tanto, mientras 
esperamos la parusía tenemos que conformarnos con ciertos arreglos 
institucionales de transición, con un populismo de izquierda, etc. Con 
todo, la ética del discurso no niega ni deshecha la posibilidad de una 
crítica funcionalista. Como tampoco niega la posibilidad de la crítica a la 
alienación o la crítica de las ideologías. Por el contrario, la crítica de las 
ideologías como un modelo de ciencia social crítica, esto es, guiada por un 
interés emancipatorio es una de las principales preocupaciones de Apel 
en los años 60 y 70 del siglo pasado. El énfasis de Rodrigues en la crítica 
funcionalista al capitalismo – dejo de lado aquí una posible discusión 
hermenéutica sobre este punto en Marx – presupone una separación 
demasiado estricta entre las dimensiones normativa y funcionalista. 
Pero, además, si no entiendo mal, son comprendidas por Rodrigues 
como dimensiones autónomas o incluso contradictorias. 

En conclusión, las objeciones planteadas por el profesor Rodrigues, 
siguiendo a Fraser y Jaeggi, respecto de las limitaciones de la ética del 
discurso, parten de un problema hermenéutico: creo que, en el caso de 
Fraser, no hay una explicitación de su punto de partida metodológico-
crítico, y asume que un planteamiento como el de la ética del discurso se 
aleja de la tradición hegeliana de izquierda por la que opta como punto de 
partida11. En el caso de Jaeggi, no me parece adecuada su interpretación 
de Habermas al lado de Rawls y su crítica la abstención ética. Además, 
esas lecturas de Fraser y Jaeggi están orientadas siempre a la versión 
habermasiana, y no al programa apeliano que fundamenta en su parte B 
una ética de la corresponsabilidad en la historia y las instituciones. Por 
tal motivo es que, a mi modo de ver, la ética en su versión apeliana no 
ha sido examinada con cierta profundidad por parte de los autores que 

11	 Al respecto, ver el trabajo citado en nota 8.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   98 25/11/2025   09:48:52



99

RÉPLICA

asumen el programa de la teoría crítica. Apel ha sido para la tradición de 
la llamada escuela de Frankfurt un autor bastante marginal, tal vez con 
la excepción de Rainer Forst, quien también es considerado como parte 
de un ala diferente a la línea que va de Horkheimer a Honneth. (Volveré 
sobre este punto más adelante). No obstante, como he intentado defender 
en mi conferencia, el programa ético-discursivo ofrece herramientas 
para llevar a cabo algunos objetivos de la teoría crítica, como la crítica 
de la alienación y de las crisis funcionales; lo cual no quiere decir que 
la ética del discurso por sí sola pueda desempeñar esta tarea: el punto 
central de la teoría crítica, a mi entender, es la colaboración o el trabajo 
interdisciplinario entre filosofía y ciencia en la dirección de mantener 
dialécticamente la relación entre la idealidad y la materialidad, o entre 
la validez y la facticidad, lo normativo y lo empírico. Así como, desde 
una lectura precipitada – como he tratado de mostrar – se acusa a la 
ética del discurso de “moralizar” la política y la crítica social, también 
podría decirse que algunas posiciones pretenden des-normativizar (o 
desmoralizar) la crítica social, reduciéndola a una serie de operaciones 
“inmanentes” a las formas de vida. No estoy en condiciones de afirmar si 
la propuesta de Jaeggi por ejemplo arriba finalmente a esta posición, pero 
sí está claro en otros autores como Amy Allen, por ejemplo. El atractivo 
que ejerce todavía en la mayor parte de la teoría crítica contemporánea 
la genealogía en la línea Nietzsche-Foucault (a la cual se suma a veces 
también a Adorno), es una señal de esta otra cara de la cuestión. Otro 
tanto se puede decir de quienes buscan sus esperanzas en el pragmatismo, 
de Dewey por ejemplo, y en un Hegel despojado de metafísica.

4.

Las reservas respecto de un programa trascendental fuerte, como he 
intentado defender aquí, también son planteadas por el comentario del 
profesor Marcelo Andrade Cattoni de Oliveira. En términos generales 
sus objeciones se basan en una defensa del modelo reconstructivo en la 
línea de Habermas y Honneth.

La primera pregunta que plantea el profesor Cattoni es si la ética del 
discurso – en la versión que defiendo – no corre el riesgo de adoptar 
un rol de censor de la realidad política, y en última instancia pregunta 
por cómo se imponen los criterios normativos. Creo que en esta 
pregunta hay presupuesta una distinción dicotómica entre justificación 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   99 25/11/2025   09:48:52



100

GONZALO SCIVOLETTO

normativa e institucionalización, pero la parte B no se limita a la 
fundamentación abstracta de principios abstractos, sino que pretende 
integrar esa fundamentación con una teoría de la aplicabilidad (a través 
de instituciones) en un contexto de corresponsabilidad histórica y social. 
Son los propios actores, en tanto interlocutores discursivos, quienes 
reclaman esa institucionalización en tanto demanda de legitimidad. La 
ética discursiva (por tanto, ningún “Rey filósofo”) no impone principios 
externos a una realidad política, sino que la realidad política demanda por 
medio de sus actores de instituciones legítimas. La ética discursiva está 
encarnada en las propias exigencias mutuas de justificación, de búsqueda 
de respuestas, de solución de controversias, etc. Entonces no se trata de 
que la ética deba “domesticar” la política, sino de que la ética explicita 
las transformaciones institucionales necesarias para que adquieran su 
carácter de procedimientos o reglas legítimas o, dicho de otra manera, 
debe explicitar las condiciones materiales e institucionales que requiere 
la deliberación o discurso práctico. Eso es lo que he intentado subrayar 
con la propuesta de una teoría de las condiciones marco. Esta gramática 
moral no es una gramática contingente, asimilable a una forma de vida 
determinada. Creo entender las reservas del profesor Cattoni respecto 
de este punto, siguiendo a Habermas; sin embargo, no comprendo las 
dos conclusiones a las que arriba. En primer lugar, creo que el temor a la 
fundamentación moral del derecho está basado en que subrepticiamente 
no se ve otra forma posible de fundamentación que la del derecho 
natural (por eso Cattoni desliza en su comentario “reducir, de modo 
jusnaturalista”). No se trata de separar el derecho real del “ideal”, sino 
de explicitar las condiciones de legitimidad de conformación de normas 
jurídicamente válidas en un Estado de derecho. Por lo tanto, el programa 
apeliano, a mi modo de ver, no niega la especificidad (el carácter de 
discurso diferenciado) del derecho como sistema normativo, sino que 
afirma que su legitimidad depende de su articulación con el principio del 
discurso. Esta nueva forma de fundamentación moral del derecho no tiene 
nada que ver con el iusnaturalismo. La institucionalización del discurso 
práctico no es una imposición externa sobre el derecho, sino el criterio 
normativo de su coherencia interna con el principio democrático. Es 
cierto que en el discurso jurídico anidan otro tipo de razones, por ejemplo 
pragmáticas, pero en última instancia, el principio de legitimidad basado 
en la institucionalización del discurso recorre transversalmente toda 
fundamentación como resolución jurídica. A mi modo de ver, no veo por 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   100 25/11/2025   09:48:52



101

RÉPLICA

qué la insistencia en una deontología pura: como he intentado mostrar en 
mi trabajo, la amplitud de la racionalidad práctica que se reclama implica 
ir más allá de esa dicotomía entre deontología y teleología. 

Para finalizar, no me parecen inválidas o improductivas per se las 
propuestas de crítica inmanente ancladas en el mundo de la vida, en la 
realidad histórica contingente, como defiende el profesor Cattoni. Sin 
duda, esa es justamente el tipo de metodología de teoría crítica que 
hoy goza de mayor aceptación. Aunque este tipo de procedimiento, 
al contrario de lo que se pretende defender, queda siempre a tiro del 
relativismo cultural. Así por ejemplo Honneth debe partir del principio 
de la libertad tal como se ha desplegado en la sociedad moderna europea, 
esto es, el principio crítico-normativo tiene una base contingente. Al 
menos en Hegel, había una metafísica detrás, metafísica que la actual 
izquierda hegeliana busca deflacionar. Si ubicamos, en cambio, el punto de 
partida de la teoría crítica no en una tradición particular (sea la tradición 
socialista alemana o constitucional-republicana norteamericana, etc.) 
en el discurso argumentativo, obtendremos un resultado diferente. 
Por lo tanto, quiero volver a llamar la atención sobre un problema 
epistemológico que ya indicara Apel en los años 1980 en relación con el 
carácter reconstructivo de la teoría de la acción comunicativa propuesta 
por Habermas. La pregunta que se plantea Apel es si se puede fundamentar 
normativamente la teoría crítica recurriendo a la eticidad del mundo de 
la vida. En la actualidad, al menos hasta donde tengo conocimiento, esta 
línea de teoría crítica parece estar continuada por Forst; sin embargo, la 
apelación a un derecho básico a la justificación está lejos de ser todavía – a 
mi juicio – una alternativa desde el punto de vista de su fundamentación. 
En ese sentido, los trabajos de Apel – hoy casi totalmente fuera de agenda 
– poseen una relevancia que no puede ser soslayada. Al respecto, parece 
que el propio Apel advertía ya esto hace cuarenta años:

Entre las más sublimes tendencias que han recaído en la criptometafísica 
se encuentra, en mi opinión, el intento (muy apreciado en la 
actualidad) de sustituir los argumentos de refutación filosófica por la 
mera sugerencia de que esto o aquello ha quedado obsoleto, ha sido 
superado por la historia, etc. – así ocurre con la fundamentación última, 
la filosofía trascendental e incluso la filosofía, en tanto que disciplina 
fundamentadora en general […]. El peligro de caer en la criptometafísica 
es máximo cuando se intenta evitar la fundamentación última reflexivo-
trascendental, siendo ella la que garantiza a la razón un punto de vista 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   101 25/11/2025   09:48:52



102

GONZALO SCIVOLETTO

no dependiente de la historia. Así se llega a la peculiar autopresunción 
de una filosofía que va a concebir su propio fin como necesario. Me 
parece que la filosofía crítico-reflexiva sobrevivirá a esto, a no ser que la 
“barbarie de la reflexión” (Vico) lleve efectivamente a una regresión de la 
cultura humana a condiciones primitivas.12 

En el fondo de la discusión se encuentra el papel mismo de la 
filosofía. El profesor Cattoni explica muy bien el sentido que adquiere la 
filosofía, o mejor dicho, que no tiene en las sociedades modernas según 
Habermas: no es saber especializado, tampoco mediador de sentido. No 
tiene una competencia científica específica ni tampoco puede ofrecer 
consuelo u orientaciones de vida (como la religión o la psicoterapia). Sin 
embargo, no es esto lo que el propio Habermas hace cuando desarrolla 
su pragmática formal, por ejemplo, y muestra los presupuestos de la 
acción comunicativa repletos de consecuencias normativas. La negación 
de llamar “reconstructivo” a lo trascendental ya amerita otro tipo de 
explicación no filosófica. Tal vez esa explicación debería recurrir a la 
sociología o al psicoanálisis, porque debería explicar ese cripto de la cita 
de Apel más arriba. Entiendo esto como resistencia a la fundamentación 
última y, como es notable en los grandes filósofos contemporáneos como 
Heidegger y Wittgenstein, de decretar que la filosofía ha muerto: lo 
que queda es un modesto papel de autoaclaración, la habilidad de un 
relacionista público para jugar entre los diferentes juegos de lenguaje, 
participar en discusiones público-políticas, y no mucho más. Esto no 
quiere decir que sea la filosofía trascendental la que establezca de manera 
última y totalizante todos los criterios a partir de los cuales debería 
organizarse una sociedad, porque los discursos están en manos de los 
propios afectados, y estos sujetos – interlocutores, son sujetos anclados 
en formas de vida diversas, dinámicas y contingentes. Entonces la 
necesidad de una hermenéutica crítica, de una reconstrucción interna de 
los propios ideales bajo los cuales se constituyen esas formas de vida, no 
es contradictoria con una ética del discurso que explicita – justamente – 
las condiciones marco de toda crítica posible13. 

12	 Apel, K.-O., Apel versus Habermas, Edición de N. Smilg, 2a. ed., Granada: Comares, 2017, 
pp. 50-51.

13	 He tratado de mostrar esta diferencia y las problemáticas implícitas a partir de una 
reconstrucción de la hermenéutica trascendental de Apel, y en especial su debate con Peter 
Winch. Creo que este puede ser un buen punto de partida para discutir la articulación entre 
los procesos de autoaclaración hermenéutica de formas de vida diversas (discurso ético) 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   102 25/11/2025   09:48:53



103

RÉPLICA

5.

El comentario del profesor Matos parte de un horizonte diferente al 
anterior, en lugar de situarse en el ala de la izquierda hegeliano-marxista, 
para reivindicar esa tradición que – con todas sus diferencias – traza una 
relativa continuidad a través de Horkheimer, Habermas, Honneth, Fraser 
(entre otros), rescata la tradición que parte de Kant y que hoy llega a Forst, 
en la cual sin duda también se podría encuadrar a Apel. Sin embargo, el 
profesor Matos identifica – para mí de manera precipitada – esta tradición 
o enfoque teórico con la llamada teoría ideal. En tal sentido, en lo que 
concierne a nuestro tema aquí, lo que se afirma es que la ética discursiva 
de Apel queda subsumida bajo esta categoría. Aquí nos encontramos 
con una asunción de narrativa que va de Honneth a Allen (quien por 
el contrario rechaza los aspectos más propiamente teórico-críticos para 
afincar finalmente en una especie de genealogía micrológica, en línea, 
como ella misma defiende, con Foucault y – una lectura muy particular 
– de Adorno)14.

Mi primera observación es de tipo general: me pregunto si esta 
construcción teórica de una diferenciación entre teoría ideal y teoría no 
ideal puede justificarse o extenderse más allá de los términos y el encuadre 
que le da Rawls15. También parece ser el caso que se ha convertido en 

y las condiciones universales bajo las cuales es posible la pluralidad de las formas de vida 
(discurso moral).

14	 Ver, Allen, A. The End of Progress? Decolonizing the Normative Foundations of Critical 
Theory, Columbia University Press, 2016.

15	 Hasta donde tengo conocimiento, Habermas ha mostrado reparos sobre esto en 
dos lugares. En la nota 2 del texto “Political Communication in Media Society: Does 
Democracy Still Enjoy an Epistemic Dimension? The Impact of Normative Theory on 
Empirical Research” (Communication Theory 16 (2006) 411–426) Habermas afirma: 
“This conception of a detranscendentalized reason, the normative content of which is 
incorporated into social practices, must not be confused with John Rawls’ opposition 
of ideal and nonideal theory”. Por otra parte, al comienzo de su reciente “Reflections 
and Hypotheses on a Further Structural Transformation of the  Political Public Sphere”  
(Theory, Culture & Society 2022, Vol. 39(4) 145 –171), Habermas incluso se refiere a la 
estrategia de la teoría ideal de Rawls como una “simplificación”: “In studies that deal 
with the role of the political public sphere in constitutional democracies, we generally 
make a distinction between empirical investigations and normative theories. John Rawls, 
for example, speaks in this connection of ‘ideal theory’. I think that this alternative is 
oversimplified”. Por supuesto que aún se podría afirmar si en el caso de Apel, que no 
trabaja bajo la idea de una destrascendentalización de la razón, como hemos visto, 
todavía se podría sostener esta concepción de una teoría ideal. Pero creo que, a pesar de 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   103 25/11/2025   09:48:53



104

GONZALO SCIVOLETTO

sentido común asumir la distinción misma, y por lo tanto dar por 
“superada” la concepción ideal y dar por válido que lo mejor, lo realista, 
y lo que la verdadera teoría crítica debe hacer es partir de un enfoque 
no ideal. Por lo tanto, cuando se interroga sobre el carácter de la teoría 
del discurso, como ideal o no ideal, mi primera reacción es rechazar la 
distinción misma, o al menos preguntar por sus fundamentos. Porque 
este es un problema de larga data, a la que ha contribuido negativamente 
el propio Habermas al hablar de “situación ideal de habla”, o también 
Apel de “comunidad ideal de comunicación”. ¿Pero qué es este ideal? El 
problema en la falta de claridad de este concepto ha llevado a muchos 
autores a posicionarse de manera reactiva, al modo de: “bueno, de lo 
que se trata en política es de la realidad política y no de ideales”. Pero 
además también es cierto que no sólo es un problema de comprensión de 
parte de los “adversarios” posfundacionalistas o incluso “neo-hegelianos”. 
También hay toda una interpretación “buenista” de la ética del discurso, 
de moralización de la política en la propia tradición discursiva, como por 
ejemplo Adela Cortina. Mi interpretación no va en esa dirección, y es lo 
que he intentado mostrar en mi conferencia. 

En primer lugar, veamos un aspecto relativo a la historia de las 
ideas: lo que Matos llama – con Honneth – el problema hegeliano. Gran 
parte de la producción teórica de Habermas y Apel sobre todo en los años 
1980 está dedicada a la dialéctica entre Kant y Hegel. Era muy importante 
para Apel reconocer y asumir las críticas de Hegel a Kant, y responder a 
ellas, asumiéndolas. Por eso, el énfasis de Apel en la eticidad sustancial, en 
el carácter trascendental del lenguaje y la comunidad de comunicación, 
que es a priori y al mismo tiempo es histórica y contingente. Por eso 
el énfasis en que la transformación de la filosofía trascendental de 
Kant debe realizarse asumiendo el giro lingüístico-hermenéutico-
pragmático. La ética que se funda en esa filosofía trascendental no es 
“trascendente”, no parte de una visión idealizada de cómo deberían ser 
resueltos los problemas por seres racionales puros. De entrada, esto es, 
desde el comienzo, Apel habla del cuerpo y el lenguaje, por lo tanto, 
de la situación hermenéutica, como un a priori16. Las “idealizaciones” 

las diferencias entre Habermas y Apel, en este aspecto hay coincidencia y los reparos de 
Habermas creo se justifican también desde la perspectiva de la ética del discurso apeliana.

16	 Ver al respecto el importante estudio: Molina-Molina, L. Lenguaje y corporalidad en la 
filosofía de K.-O. Apel. Hacia una integración de la antropología del conocimiento y la 
pragmática trascendental del lenguaje, Granada: Comares, 2019.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   104 25/11/2025   09:48:53



105

RÉPLICA

en este sentido funcionan dentro de la interacción comunicativa, no es 
algo que los sujetos deberían realizar, sino algo que ya, de hecho, hacen. 
Lo que hace la ética discursiva es explicitarlas, mostrarlas y formularlas 
teóricamente: podemos discutir esas formulaciones, pero no podemos 
discutir los presupuestos mismos porque para discutirlos tenemos que 
presuponerlos. (En esto radica, dicho sea de paso, todo el debate sobre la 
fundamentación última de Apel con Habermas). 

En segundo lugar, desde un punto de vista arquitectónico, la ética 
del discurso – en la versión de Apel – es tanto su parte A como su parte 
B.  En mi caso, creo debería indagar mejor en los interesantes indicadores 
y referencias que el profesor Matos desarrolla en relación con lo que 
concierne a una “teoría no ideal”. Debo reconocer que esto es algo que 
se encuentra en boga, sobre todo en el ámbito del derecho o la filosofía 
jurídica, y en este punto debo reconocer mi limitación. Sin embargo, creo 
que la respuesta la efectúa el propio profesor Matos cuando reconoce, 
como he defendido en mi trabajo, que el programa de Apel no entiende a 
la política como una “ética aplicada”, porque no se trata de aplicación en el 
sentido del pasaje de lo general a lo particular. Justamente lo que la teoría 
ético-discursiva problematiza, a mi modo de ver, son las condiciones 
bajo las cuales es posible la participación política y los propios afectados 
resuelven las controversias. El problema de la aplicación es el problema 
de las condiciones marco para la institucionalización del discurso. ¿Por 
qué afirmo que sí ofrece esta teoría una herramienta para comprender 
la sociedad latinoamericana (y en general cualquier sociedad)? Porque 
esas condiciones marco funcionan como parámetros para medir los 
déficits de democratización, por ejemplo: quiénes son los afectados – que 
deberían participar de la discusión –, cuál es el umbral necesario entre 
la racionalidad estratégica del sistema y la racionalidad comunicativa del 
mundo de la vida, qué tipos de organización familiar o comunal podrían 
generar procesos de formación de subjetividades democráticas, etc. Estas 
preguntas, como muchas otras, constituyen un puente entre la filosofía y 
las ciencias sociales empíricas, y en ese sentido se encuentran dentro del 
espíritu de la teoría crítica. Creo que podríamos preguntarnos, a partir 
de la reflexión del profesor Matos, si la teoría crítica tiene que cumplir 
la condición de estar basada necesariamente en la tradición “hegeliana 
de izquierda”. Esto no significa negar por supuesto las contribuciones 
de Hegel y Marx, cosa que tampoco hace Apel. Pero me parece que en 
este punto podríamos repensar nuevamente el legado de Kant para la 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   105 25/11/2025   09:48:53



106

GONZALO SCIVOLETTO

teoría crítica. Creo que la apelación del profesor Matos al comienzo de su 
comentario a Forst17 y otros autores podría echar luz sobre este aspecto. 
En conclusión, no coincido con la afirmación de que Apel abandone o 
se distancie de la diferenciación entre teoría tradicional y teoría crítica 
(Horkheimer), por el contrario, creo que lo que Apel intenta es dotar 
de una fundamentación más rigurosa y coherente, y efectiva, a la teoría 
crítica. Pero esto, sin duda, para muchos de los estimados colegas, seguirá 
siendo objeto de debate.  

6.

Antes de concluir, unas últimas aclaraciones. Desde mi punto de 
vista, la ética discursiva es un programa de investigación. Esto supone 
una serie de núcleos fundamentales, pero también de proyecciones, 
de tareas que se deberían realizar. En gran medida los comentarios de 
mis colegas han manifestado un – comprensible – escepticismo acerca 
de la factibilidad de una teoría crítica basada en la ética del discurso 
o, como creo que debería denominarse, una filosofía social discursiva. 
Esta filosofía social discursiva, en analogía a la teoría de la democracia 
deliberativa, el constitucionalismo deliberativo, o la teoría discursiva 
del derecho, debería ocuparse de la constitución del lazo social, de las 
relaciones de dominación y alienación, y fundamentalmente del papel 
de las instituciones. La diferenciación funcional de las sociedades 
modernas es un hecho dinámico, que puede explicarse en términos 
genealógicos. Uno de los núcleos fundamentales de tal dinámica es el 
capitalismo. Mis interlocutores probablemente quisieran ver mayor 
radicalidad en la crítica, como una crítica de la sociedad capitalista. Y 
de algún modo ven en esta propuesta demasiado idealismo, el riesgo de 
decirle a la política y el derecho qué se debe hacer, falta de contacto con 
la realidad, etc. Pero, por otro lado, estamos repletos de diagnósticos 
y de denuncias, de genealogías raciales, coloniales y patriarcales. ¿En 

17	 Al respecto, considero no sólo un comentario interesante sino un verdadero programa de 
investigación in nuce el texto de homenaje escrito por Forst sobre Apel: “Letzte Gründe. 
Karl-Otto Apel zum Gedenken – persönliche und philosophische Bemerkungen”, M. 
Borelli, F. Caputo y R. Hesse (Comps.), Karl-Otto Apel. Vita e Pensiero /Leben und Werk 
(T. II) (Topologik. Rivista Internazionale di Scienze Filosofiche, Pedagogiche e Sociali, 24. 
Hay traducción al portugués: “FUNDAMENTOS ÚLTIMOS. Em memória de Karl-Otto 
Apel – considerações pessoais e filosóficas”, Revista Ética y Discurso, vol. 7, 2022.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   106 25/11/2025   09:48:53



107

RÉPLICA

qué medida la crítica social puede dar un paso más, un paso hacia 
adelante? Mientras tanto el capitalismo y las sociedades avanzan casi 
automáticamente hacia mundos que ni siquiera podemos imaginar. En 
ese sentido, es crucial para mí que la filosofía social discursiva se ocupe 
no sólo de lo fallido sino de lo que está por construirse, de qué sociedad, 
qué arreglos institucionales debemos fundar en el nuevo mundo que está 
llegando si es que queremos cumplir con las condiciones morales básicas 
de la igualdad y la corresponsabilidad. La ética del discurso puede ser 
una herramienta útil en la medida que articula esa dimensión moral 
transhistórica con las coerciones funcionales sistémicas (históricas) y la 
exigibilidad (Zumutbarkeit) para los sujetos de aplicar el principio del 
discurso (coyuntura). Esto, sin embargo, presenta una dificultad: Apel 
trabaja con un doble sistema de responsabilidad. La corresponsabilidad 
solidaria en cuanto interlocutor discursivo y la responsabilidad social, 
podríamos decir “empírica” ante los diferentes sistemas institucionales o 
“sistemas de autoafirmación” (Selbstbehauptungssystem). La exigibilidad 
es una especie de bisagra entre estos dos sistemas de responsabilidad: por 
un lado, nos es exigible comportarnos moralmente y por lo tanto ingresar 
en discursos; por otro, hay situaciones en las que no contamos con las 
garantías de que nuestros interlocutores quieren genuinamente discutir; 
o, en otros términos, “no están dadas las condiciones” para el discurso. 
Pero si la comunidad ideal de comunicación es una idea regulativa 
a la que por tanto “no puede corresponderle” nada empírico, queda 
indeterminado cuál es el criterio mediante el cual es legítimo suspender 
el principio del discurso para actuar de modo estratégico (pues hacer lo 
contrario sería “irresponsable” en el segundo sentido, ante un sistema de 
autoafirmación). Esto nos lleva a pensar que la ética del discurso es una 
ética que funciona siempre bajo condiciones no ideales. Por lo tanto, el 
apartamiento o la suspensión del principio del discurso por razones de 
responsabilidad debería ser, el apartamiento mismo, consensuado en un 
discurso. Esto permitiría obtener un criterio, entonces, para la distinción 
entre instituciones legítimas e ilegítimas, esto es, entre las instituciones 
como dinámicas “cuasi-naturales” de las sociedades – en un sentido 
pragmático o funcionalista – y las instituciones como actos de decisión 
racional discursiva. El filósofo argentino, Ricardo Maliandi, llamó a 
este modelo de aplicabilidad de la ética discursiva apeliana paradigma 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   107 25/11/2025   09:48:53



108

GONZALO SCIVOLETTO

de restricción compensada18. La restricción del principio moral debe ser 
compensada por las transformaciones necesarias para que esa restricción 
desaparezca en un futuro. Las instituciones legítimas son aquellas que 
deben desempeñar ese papel. En este sentido, por lo tanto, la reflexión 
sobre las condiciones marco nos lleva a una teoría de las instituciones 
legítimas, desde los micro ámbitos sociales hasta – como le llama Apel 
– la macro esfera planetaria. Apel se ocupó fundamentalmente de esa 
macroesfera, también en línea – más allá de sus diferencias – con el 
cosmopolitismo de Habermas. En relación con esto último, hay que 
decir lo siguiente: pareciera que el mundo está girando en la dirección 
contraria, en una especie de repliegue nacional y cultural, y aunque se 
trata de un tema coyuntural, es tarea de esta teoría pensar estas nuevas 
condiciones globales. Por otro lado, la ética discursiva, debido al contexto 
predominantemente “globalista”19 no se ha ocupado hasta ahora de la 
dimensión microsocial, ámbito que me interesa particularmente porque 
hace a la conformación de una subjetividad discursiva. Por último, 
la transformación digital que venimos atravesando ha impactado 
fuertemente en el modelo de esfera pública racional. Apel utilizaba la 
expresión de “miles de coloquios y conferencias” para referirse no sólo 
a la esfera pública mundial, sino también a la prensa como un espacio 
– parcial e imperfecto, pero aproximado – de discurso práctico. Hoy 
en día sabemos que la algoritmización y el colonialismo de datos ha 
fragmentado esta esfera pública común en burbujas de sentido como 
mónadas sin ventanas, lo cual implica que, al no tener una agenda común 
y criterios mínimos comunes de abordaje de los debates públicos, se 
afecten severamente las condiciones de posibilidad del discurso. Estos tres 
aspectos, relativos al nuevo orden geopolítico, a las nuevas subjetividades 
y la nueva esfera pública enmarcan el horizonte que puede seguir este 
programa de una filosofía social discursiva.

Para terminar, quiero agradecer nuevamente a los colegas que han 
participado de esta Cátedra Libre. He tenido el honor inmerecido de 
ser el primer expositor en este formato ideado por el profesor David 
Gomes y llevado a cabo por la Red Latinoamericana de Estudios Sociales 
Críticos. Espero que estas reflexiones sean sólo un comienzo de futuras 
indagaciones compartidas.

18	 Maliandi, Ricardo. Ética convergente. Tomo III, Buenos Aires: Las cuarenta, 2013, p. 403 ss.
19	 Apel, Karl-Otto. La globalización y una ética de la responsabilidad. Reflexiones filosóficas 

acerca de la globalización. Buenos Aires: Prometeo, 2007.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   108 25/11/2025   09:48:53



PARTE II

TEXTOS SUPLEMENTARIOS

Ética del Discurso _MIOLO.indd   109 25/11/2025   09:48:53



Ética del Discurso _MIOLO.indd   110 25/11/2025   09:48:53



111

FILOSOFÍA MORAL Y FILOSOFÍA SOCIAL: HACIA 
UNA TEORÍA CRÍTICA DE LAS INSTITUCIONES1

Gonzalo Scivoletto2

Planteo del problema

La ética o filosofía moral tiene como propósito ofrecer algún tipo de 
orientación de la praxis, sea individual o colectiva. En este sentido, en tanto 
filosofía práctica no se agota en el mero conocimiento de su objeto, sino 
que apunta a más allá de sí misma, esto es, a producir una transformación 
en el estado de cosas. Por supuesto que el carácter y el alcance de dicha 
orientación dependerá de la teoría filosófico-moral misma, pero lo cierto 
es que nadie se embarca en cuestiones éticas si no busca contribuir, aunque 
sea de manera indirecta y modesta, a la orientación moral del mundo. En 
palabras de Maliandi: «La ética en general tiene sentido como aplicación 
de la razón a la vida… Una ética sin poder de manifestarse en la praxis es 
un mero divertimento intelectual…» (Maliandi, 2013, p. 355). La ética del 
discurso se caracteriza por ser una ética que pone en manos de los propios 
afectados la determinación acerca de qué debe considerarse correcto en una 
situación. Pero además, el caso de la ética del discurso es especial puesto 
que puede afirmarse, como sugiere Kuhlmann (2015a; 2015b), que no se 
trata de una ética más entre otras tantas teorías éticas: la ética del discurso 
podría ser representada como una «ética de éticas». Esta representación 
se justificaría en que cualquier teoría ética que pretenda discutir con otra 
teoría acerca de un asunto controversial de la filosofía moral debe hacerlo 
en el marco de un discurso argumentativo, con contenido moralmente 
relevante, tal como precisamente ha sido descubierto por la ética 
discursiva. En otras palabras, toda discusión acerca de lo bueno o lo útil, o 

1	 Publicado por primera vez como: “Filosofía moral y filosofía social. Hacia una teoría 
crítica de las instituciones en el marco de la ética discursiva”, en David Gomes y Gonzalo 
Scivoletto (orgs.), América Latina y Teoría Social: Ensayos Plurales, Belo Horizonte: 
Dialética, 2023, pp. 283-301.

2	 Profesor de la Universidad Nacional de Cuyo (provincia de Mendoza, Argentina).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   111 25/11/2025   09:48:53



112

GONZALO SCIVOLETTO

de derechos morales básicos, o sobre el valor de los sentimientos morales, 
etc., no puede apelar sino a la argumentación, y precisamente lo que ha 
descubierto la ética del discurso, por medio de la reflexión pragmático-
trascendental sobre los presupuestos de la argumentación, es una serie 
de reglas morales válidas con necesidad y universalidad. Sin embargo, la 
contracara de esta «virtud» de la ética del discurso es que la norma básica 
fundamental – a saber, que en caso de conflicto de pretensiones de validez 
normativa se ha de realizar un discurso práctico con todos los afectados 
– es de tal grado de formalización que la vuelve «insatisfactoria» a la 
hora de intentar responder a los problemas morales sustantivos3. Pero, 
nuevamente, a este marco formal de la ética del discurso tampoco hay 
que restarle mérito, pues puede contarse ahora también con un criterio 
de admisibilidad de razones morales esgrimidas por sujetos, grupos o 
incluso teorías éticas rivales. Entre tales criterios puede mencionarse que, 
por ejemplo: no pueden excluirse argumentos a priori (antes del discurso 
mismo), no pueden excluirse interesados o afectados, el discurso no 
puede tolerar posiciones de privilegio – en el acceso a la información, 
uso de la palabra, etc. Este marco formal procedimental tiene entonces 
una performatividad social y política también concreta o sustancial, 
porque delimita el campo de juego, las reglas y los jugadores, aunque 
no pueda él mismo, en tanto marco, ofrecer soluciones de contenido 
a los problemas discutidos. El filósofo ético-discursivo que quisiera 
participar de un debate sustantivo debería asumir un nuevo rol, como 
participante o afectado, puesto que en tanto filósofo del discurso su papel 
se asemeja más al de un moderador (Kuhlmann, 2015d, p. 218), que sólo 
puede dar a conocer cuáles son las reglas del debate, regular que esas 
reglas se cumplan de manera imparcial, y velar por la participación de 
todos los afectados en términos de paridad o simetría. Pero, en línea 
con esa performatividad social que tiene el discurso práctico, es posible 
afirmar que la filosofía moral ético-discursiva se extiende al campo de 

3	 El ejemplo del que parte Kuhlmann refiere a la experiencia del autor de participar como 
consultor especialista en un proyecto de tecnología genética. En este caso, se espera de 
un especialista en ética que contribuya desde su especialidad con un dictamen acerca del 
proyecto mismo que está en discusión. Pero ¿puede decir algo en tanto ético discursivo que 
vaya más allá del “discutid según las reglas del discurso práctico y veréis”? (Kuhlmann, 
2015a, p. 29-30). Este es el argumento crítico básico contra las éticas procedimentalistas, 
que es un argumento no contra el procedimentalismo en sentido estricto sino contra su 
impotencia práctica. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   112 25/11/2025   09:48:53



113

FILOSOFÍA MORAL Y FILOSOFÍA SOCIAL: HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA DE LAS INSTITUCIONES

una filosofía social4, la cual apuntaría a desarrollar una teoría crítica, esto 
es, con interés emancipatorio, de las instituciones sociales. A primera 
vista, esta dimensión crítico-social de la ética del discurso puede parecer 
insuficiente y, desde un punto de vista ideológico, ligada incluso a una 
concepción liberal de la sociedad por su carácter formal, procedimental 
y «ahistórico»5, autolimitada a las «reglas del juego» y desligada de lo 
bueno o de las formas concretas de vida.

Por otro lado, aquella relativa «insatisfacción» de la ética del 
discurso respecto de los problemas morales sustantivos puede llevar, a 
mi juicio, a forzar la filosofía moral discursiva para que responda a tales 
problemas a partir de una deducción de los presupuestos trascendentales 
de la argumentación, cuando en este ámbito son los propios afectados 
quienes deben resolver6. En palabras de Apel: «… el principio se tiene 
que determinar a sí mismo como un puro principio procedimental 
discursivo, desde el cual no se pueden deducir normas u obligaciones 
situacionales» (Apel, 1991, p. 160) (Cursivas, G. S.). Es cierto que también 
es posible mediante un argumento trascendental reflexionar sobre las 
condiciones de posibilidad del discurso práctico e inferir de allí otras 
normas fundamentales a priori (no situacionales). Apel se refiere a la 
igualdad de derechos de todos los participantes en el discurso y a la igual 

4	 En este punto estoy tratando de seguir la hipótesis de Honneth de que “la filosofía social 
depende hoy en general de justificar de manera convincente los juicios éticos que se 
emitan sobre las condiciones previas de la vida humana” (Honneth, 2009a, p. 112-113). Sin 
embargo, entre las alternativas posibles para desarrollar esta tarea, Honneth entiende que 
la ética del discurso conduce a una disolución de la filosofía social en cuanto tal, porque 
serían los interesados mismos – los afectados – en una sociedad concreta quienes deberían 
decidir por sí mismos lo que debería considerarse como «patológico» en su forma de vida 
social. Creo que esto no es del todo así, en la medida que la filosofía social discursiva 
también puede ofrecer criterios de legitimidad de las instituciones, sin tener que recurrir a 
una antropología por “por poco pronunciada y formal” que sea, tal como sugiere Honneth. 

5	 Respecto del carácter «meramente» regulativo de los conflictos sociales producto de la 
multiplicidad de concepciones de lo bueno, en el marco de una teoría de la justicia que se 
«abstiene» aunque de manera «fundamentada» (Habermas), ver recientemente la crítica 
de Rahel Jaeggi (2018). Si bien la autora critica sobre todo la versión habermasiana de la 
ética del discurso, puede hacerse extensiva a Apel. Para esta posición ligada al terreno de 
lo político, ver: Apel, 1997. He bosquejado un análisis del problema de la historicidad 
con la ética en el marco de la filosofía trascendental de Apel en Scivoletto, 2017. Para una 
interpretación sistemática, en el marco del debate entre Apel y Habermas, ver Rapic, 2019.

6	 Un ejemplo de este intento es el de encontrar una solución moral al problema general del 
aborto (Michelini, 2015c; Romero, 2016) a partir del «rendimiento del principio moral». 
Es decir, sin realizar un discurso práctico donde las mujeres – quienes son las afectadas – 
puedan expresar sus intereses. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   113 25/11/2025   09:48:53



114

GONZALO SCIVOLETTO

corresponsabilidad por el planteamiento de problemas y de soluciones 
de tales participantes. Ambas normas funcionan, a su vez, como criterio 
normativo para la institucionalización de los discursos prácticos – la 
norma básica fundamental (Grundnorm). Pero, a mi juicio, si bien el 
afán de hacer de la ética del discurso una teoría social y políticamente 
relevante es totalmente legítimo, no es necesario «saturar» el discurso 
primordial con normas trascendentales derivadas para responder a esa 
demanda7. La tesis que propongo es que esa tarea puede ser desempeñada 
por una filosofía social basada en la ética del discurso, la cual debería 
concentrarse en las condiciones marco para la institucionalización de los 
discursos prácticos – en los que sí se discute el contenido material de 
las normas – (dimensión normativa), y en las instituciones «realmente» 
existentes (dimensión empírica), las que pueden limitar, condicionar o 
vehiculizar los discursos prácticos. 

A continuación, expondré en términos generales el principio de 
complementación de la ética del discurso, así como la particularidad que 
representa el problema de la aplicación en este marco. Dado que, según 
entiendo, la ética del discurso se posiciona como un «punto medio» entre 
la subsunción de la racionalidad práctica en las instituciones vigentes8 y 
la utopía de un punto cero de la historia moralmente puro, es necesario – 
para comprender ese carácter doble de la ética ligada o mediada por las 
instituciones y, al mismo tiempo, crítica de las instituciones – analizar, 
precisamente, qué se entiende por institución y cuáles podrían ser 
eventualmente los límites de la institucionalización del discurso práctico, 
tarea que, como se dijo, correspondería a una filosofía social discursiva. En 
este análisis, en el caso de Apel, hay que remontarse a su comprensión crítica 
de la filosofía de las instituciones de Gehlen y también a la teoría de sistemas 
de Luhmann. Finalmente, propondré, a modo de hipótesis exploratoria, 
tres condiciones marco referidas a: (a) la dimensión hermenéutica del 
discurso, (b) la inclusión en el discurso y (c) la paridad discursiva. 

Teoría y praxis: el problema de la aplicación

En la actualidad hay una importante discusión en torno al carácter 
de los fundamentos o criterios para una filosofía social o teoría crítica 

7	 Debo esta observación a José Luis López de Lizaga. 
8	 Por ejemplo, al estilo de Gehlen o Luhman, que se caracterizan por el realismo 

institucionalista o antinormativismo (Paolicchi, 2019).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   114 25/11/2025   09:48:53



115

FILOSOFÍA MORAL Y FILOSOFÍA SOCIAL: HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA DE LAS INSTITUCIONES

de la sociedad, y también hay cierto acuerdo en que tales criterios deben 
ser inmanentes a las sociedades e instituciones históricas mismas9. En 
esta visión, una perspectiva como la de la ética del discurso es ubicada 
del lado del «trascendentalismo» opuesto al institucionalismo, en la 
medida que la crítica a las instituciones se haría depender de un criterio 
o parámetro «ideal», y no sería inherente a las formaciones sociales 
mismas. Así, por ejemplo, Honneth sostiene que «el término “Discurso” 
en la teoría discursiva se entiende como un hecho trascendental 
(transcendental occurrence) o como una meta-institución, pero nunca 
como una institución particular dentro de las múltiples instancias de su 
manifestación social (social appearance) (Honneth, 2009b, p. 176). Creo 
que esta afirmación es parcialmente correcta. En un aspecto es acertada 
porque el discurso efectivamente tiene un carácter meta-institucional, 
pero no es correcto sostener que no tiene una expresión institucional o 
que es puramente ideal. En el caso de Apel, al menos, el discurso sí tiene 
una forma institucionalizada, aunque tal institucionalización sea (aún) 
deficitaria, como por ejemplo los «miles de coloquios y conferencias» que 
de algún modo anticipa o configura la esfera pública raciocinante, que 
actúa como sistema de contrapeso y crítica de los sistemas funcionales 
(coercitivos). Sin embargo, no puedo extenderme aquí en las bases de 
los modelos de crítica inmanente en la línea de Honneth, Amy Allen, 
Romero Cuevas, y en las correspondientes críticas que han dirigido 
contra el supuesto idealismo de la ética discursiva. En su lugar, me 
propongo explorar cómo puede ser interpretada la tarea de una filosofía 
social desde la perspectiva de la ética del discurso – en la versión de Apel 
– como entrelazamiento entre teoría y praxis. Como punto de partida, 
puede verse a continuación la interpretación que el propio Apel tiene de 
la tarea social y política de la ética del discurso:

9	 Un ejemplo paradigmático y radical en este sentido lo representa M. Foucault. También en 
la teoría crítica y en especial desde Honneth podemos encontrar este giro «historicista». 
A modo de ejemplo, en El derecho de la libertad comienza con este planteo: «Una de las 
grandes limitaciones que sufre la filosofía política actual, es la de estar desacoplada del 
análisis de la sociedad y, por lo tanto, fijada en puros principios normativos. Esto no quiere 
decir que no sea tarea de una teoría de la justicia la formulación de reglas normativas que 
permitan medir la legitimidad moral del orden de la sociedad, pero en la actualidad estos 
principios generalmente se establecen aislados de las prácticas y las instituciones dadas, para 
sólo “aplicarlos” secundariamente a la realidad dada» (Honneth, 2011, p. 13) (cursiva, 
G. S.). Los intentos, por ejemplo, de establecer un diálogo entre Foucault y Adorno, y 
en hacer de ello un modelo de la crítica social son más que elocuentes en esta dirección 
(Allen, 2015). Para esta discusión, ver: Laitinen y Särkelä, 2018.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   115 25/11/2025   09:48:53



116

GONZALO SCIVOLETTO

Pues la ética de la responsabilidad referida a la historia y a las instituciones 
que está en proyecto, parte de que toda acción moral de las personas 
está ya siempre mediada institucionalmente – debido a la pertenencia 
de esas personas a una comunidad real de comunicación condicionada 
históricamente. Hay que tener en cuenta esta circunstancia, pero, 
junto con esta consideración del a priori de la facticidad, la exigencia 
(orientada hacia la anticipación contrafáctica de las relaciones ideales) de 
la realización indicada de la moral ideal del discurso en el sentido de (U) 
implica una permanente obligación del futuro respecto a la transformación 
de las condiciones institucionales de la acción incompatibles con dicha 
realización. (En este sentido aún es válida la tesis 11 sobre Feuerbach de 
Karl Marx…) (Apel, 2004, p. 209). (Cursiva, G. S.)

El principio de complementación de la parte B de fundamentación 
referida a la historia y las instituciones apunta a responder a la demanda 
por la aplicación de la moral en una situación donde no están dadas las 
condiciones ideales para la realización de un discurso práctico – esto 
es, para muchas de las situaciones de la vida moral cotidiana, en las 
que ya nos encontramos con respuestas institucionales preestablecidas. 
Esta situación restrictiva analizada por Apel tiene que ver con la falta 
de garantías de un sujeto de que su interlocutor desea / puede entrar 
seriamente/genuinamente en un discurso práctico, con lo cual se puede 
poner en riesgo la responsabilidad del sujeto frente a su propio sistema 
de autoafirmación10. Con lo cual, el sujeto se ve sometido a un sistema 
doble de responsabilidad: es responsable de manera individual por la 
institución a la que pertenece y el rol que ha de desempeñar en ella (en 
el mercado de sociedades moderna con división social del trabajo); y es 
corresponsable por la implementación del discurso práctico, como único 
medio legítimo de resolver las controversias normativas. La filosofía 
social debería encargarse, en este sentido, de la reconstrucción normativa 
de las condiciones para la realización del discurso práctico en el marco 
de las instituciones existentes, lo que supone el análisis social empírico. 
Una forma de llevar a cabo esta tarea podría ser, por ejemplo, el análisis 
de la «flexibilidad» de las instituciones para pasar de la responsabilidad 
por rol o estatus a la responsabilidad como interlocutor (en términos de 

10	 Se trata del problema de la exigibilidad de la aplicación (Zumutbarkeit der Anwendung), 
esto es, de la realización efectiva de los discursos prácticos frente al cínico y a quien – 
presuntamente – pretende instrumentalizar el discurso práctico. Ver Apel, 1988, p. 123 
ss.; 2001, p. 84 ss.; 2020.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   116 25/11/2025   09:48:53



117

FILOSOFÍA MORAL Y FILOSOFÍA SOCIAL: HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA DE LAS INSTITUCIONES

Kant, del uso privado al uso público). De tal modo, la institucionalización 
del discurso práctico podría ser pensada no como una transformación 
total de las instituciones reales en discursos – lo que por otra parte sería 
utópico – sino en el diseño de canales de reflexividad: lo cual supone 
pensar las instituciones prácticas sociales como basadas en acuerdos y 
por lo tanto no «naturales». 

Instituciones

Para avanzar entonces en el campo de una filosofía social discursiva, 
cuya tarea central es la de la crítica de las instituciones en tanto posibilitantes 
o limitantes de la institucionalización del discurso práctico, es necesario 
reconstruir la forma en que se ha concebido a las instituciones en la ética 
del discurso, y en qué dirección debería moverse este análisis incorporando 
nuevos elementos. Aquí me referiré sobre todo a la primera cuestión. 
Sobre lo segundo sólo diré brevemente que Apel no se ha ocupado de 
las instituciones primarias, referidas a la microesfera de la ética, como la 
familia y la pequeña comunidad11; sino que se concentra sobre todo en la 
institucionalización del discurso práctico a escala global o «macroesfera 

11	 En el caso de Apel, esta preocupación es casi inexistente en su obra; Habermas, en cambio, 
por su enfoque más ligado a las ciencias empíricas y a la teoría crítica de Frankfurt 
se ocupa en algunos momentos de estas cuestiones, sobre todo en su obra temprana. 
Como se sabe, esta fue una preocupación presente en la primera teórica crítica. En los 
términos de este trabajo podría plantearse el problema de la siguiente manera: desde 
el punto de vista de las condiciones externas para la institucionalización del discurso 
práctico, como es un sistema jurídico-político que garantice o “habilite” la discusión 
pública (una esfera pública raciocinante), se requiere, además, la conformación de una 
especie de ethos discursivo que “viene desde abajo”, es decir, desde el ámbito micro-social 
y la cultura política. Por lo tanto, se requiere que también, por ejemplo, en el ámbito de 
la familia y la socialización primaria se anticipe, al menos como ficción institucional, 
el discurso práctico. Dicho de otra manera, la institucionalización del discurso 
práctico también requiere de una transformación posconvencional de las instituciones 
primarias. De lo contrario, podría ocurrir que, como ha mostrado la crítica feminista, 
la institucionalización de una esfera pública encubra relaciones asimétricas constitutivas 
de dicha esfera. En este caso, la condición de la paridad participativa impacta de manera 
directa sobre las estructuras de las instituciones convencionales, como el matrimonio, 
la familia o la amistad, como veremos más adelante. En este sentido, creo que la ética 
del discurso puede ser considerada como relevante y eficaz no sólo para la nueva 
situación humana actual relativa a las consecuencias globales de la ciencia, la tecnología 
o el comercio que exceden el marco tradicional de la responsabilidad individual, sino 
también para los ámbitos tradicionales de la esfera de la pequeña comunidad, la familia o 
la amistad.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   117 25/11/2025   09:48:53



118

GONZALO SCIVOLETTO

planetaria». Este énfasis en la dimensión global es indudablemente 
fundamental, conduce a la problemática de diseño institucional de una 
economía social de mercado, un derecho internacional público y una 
organización cosmopolita. Sin embargo, para la institucionalización del 
discurso práctico no sólo son importantes las condiciones marco «externas» 
(marco jurídico-político), sino también las «internas», referidas a las 
condiciones de posibilidad inmanentes al discurso y a la conformación de 
una subjetividad o personalidad discursiva que sólo puede desarrollarse en 
el ámbito de las instituciones primarias. A modo de ejemplo, la formación 
de una subjetividad en contextos ultraconservadores, aun cuando se cuente 
con instituciones sociales democráticas y liberales a nivel macro, dificulta 
un desarrollo adecuado de las condiciones necesarias para participar como 
interlocutor en un discurso práctico. Para realizar esta tarea es necesario 
revisar y ampliar el concepto heredado de «institución».

El antecedente fundamental en cuanto al concepto de institución 
refiere es el de la «filosofía de las instituciones» de Arnold Gehlen, de quien 
Apel se ocupa tempranamente (Apel, 1962), incluso antes de desarrollar la 
ética discursiva – entonces «ética de la comunicación». En segundo lugar, 
y aunque el desarrollo sea menor por parte de Apel, la obra de Niklas 
Luhmann, mediada por la discusión con Habermas en los años 70. Si bien 
en ambos casos Apel – junto con Habermas – elabora un planteo muy 
crítico, conceptos como los de institución y de sistema forman parte del 
background de la ética del discurso y la teoría de la acción comunicativa. 
Apel sintetiza su posicionamiento respecto de Gehlen de la siguiente 
manera:

Por un lado, las instituciones sociales son indispensables núcleos de 
estabilización de hábitos morales, es decir, vehículos de la tradición de 
«moralidad sustancial» en el sentido de Hegel, y, por último, si bien no 
menos importante, medios necesarios de descarga de los seres humanos 
de decisiones directas de razón y hasta ahora casi sustitutos por la 
carencia de instintos. Por otro lado, sin embargo… las instituciones 
pueden ser serios impedimentos (obstáculos) para una moralidad de 
la razón posconvencional y universalmente válida (Apel, 2001, p. 96). 

Ambas afirmaciones comparten el núcleo de la interpretación de Apel 
de la filosofía de las instituciones de Gehlen, por así decir, su ambivalencia: 
mientras que, por un lado, son útiles porque liberan de la carga de la acción a 
los sujetos – en la medida que automatizan comportamientos, reglas, etc. –, 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   118 25/11/2025   09:48:53



119

FILOSOFÍA MORAL Y FILOSOFÍA SOCIAL: HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA DE LAS INSTITUCIONES

por otro lado, pueden ser un impedimento para la racionalidad discursiva, 
puesto que las instituciones tienen su propia racionalidad sistémica. 
Debido a la carencia o debilidad de los instintos, el hombre desarrolla una 
«segunda naturaleza» cultural o institucional. La enajenación humana en las 
instituciones es, para Gehlen y para Apel, un momento necesario e inevitable. 
Si bien la razón práctica debe encargarse de criticar esa enajenación cuando 
la autonomización de las instituciones se convierte en «prisión» más que en 
condición de posibilidad de la autorrealización de la libertad, su intento de 
superación absoluta conduciría a un idealismo utópico como, según Apel, 
se da en Marx (Apel, 2001, p. 97). Sería «utópico» y bastante problemático 
que todo curso de acción debiera definirse a través del discurso práctico; 
las instituciones nos evitan esa fatigosa tarea, y las negociaciones, las 
tradiciones o el «sentido común» desempeñan un papel muy importante 
en la vida individual y social. Sin embargo, una mera adecuación a las 
normas tradicionales vigentes redunda en conservadorismo y conlleva el 
peligro de sostener estructuras de dominación. 

Otra referencia para este problema es Luhmann. La teoría de sistemas 
ha sido incorporada a través de la discusión con Habermas (Apel, 1995), 
aunque por supuesto, críticamente. Pero lo que sí mantienen de la teoría 
de sistemas son los siguientes rasgos: que la autonomía de sistemas que se 
van diferenciando constituye la evolución cultural humana (Apel, 1995, p. 
28); que cada uno de esos sistemas se regula a través de diversos medios 
(poder, dinero, verdad, etc.); que la alienación es entendida como sistema; 
y que tal alienación, o al menos una dimensión de ella, es insuperable 
(Apel, 1995, p. 30). Si se mira con detenimiento estas características, Apel es 
mucho más realista de lo que parece. En efecto, la mediación institucional, 
la alienación del sujeto en las instituciones es inevitable. Lo único que 
puede «hacerle frente» a esta realidad inconmovible es otra realidad 
institucional, o incluso meta-institucional: la esfera pública racional (Apel, 
2007, p. 152). Pero a diferencia de Luhmann, siempre en la interpretación 
de Apel, no se considera a los sistemas como diferenciados y autónomos 
sin más, sino que Apel y Habermas los conciben como «contrapuestos»: 
«La comunicación no solamente tiene un carácter interno al sistema. 
Precisamente a través de su relación externa tenemos la posibilidad de 
formar un público racional (término de Kant) capaz de poder controlar 
las instituciones y los sistemas» (Apel, 1995, p. 32).  

Ahora, esta teoría social basada en sistemas contrapuestos – una especie 
de checks and balances –, posee la dificultad de que sólo se cuestiona al 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   119 25/11/2025   09:48:53



120

GONZALO SCIVOLETTO

sistema por sus efectos, puesto que su existencia es concebida como un 
proceso cuasi-natural de la evolución cultural. En el caso de Apel, esto 
se ve claramente en su concepción de la economía de mercado como 
una realidad de la evolución cultural a la que, como mucho, se la puede 
reformar o limitar mediante la esfera pública (Salerno, 2015). Habermas 
expresa esta misma dificultad a través de la dicotomía sistema/mundo 
de la vida, que es precisamente lo que debería ser revisado y, tal vez, 
fluidificado. Como adelanté, esta línea por el momento es únicamente 
enunciada y no desarrollada. Me baso especialmente en un trabajo de 
Jaeggi (2009), quien continúa, a su vez, las sugerencias de Honneth, y 
plantea la necesidad de revisar el concepto de institución para la filosofía 
social en la línea de una crítica de las «patologías institucionales». En líneas 
muy generales sólo podría bosquejar lo siguiente: el establecimiento de 
instituciones democráticas – como forma gradual de institucionalización 
del discurso práctico – supone la conformación de sujetos democráticos, 
no autoritarios ni dogmáticos, y la conformación de esa «subjetividad 
discursiva» se da principalmente en el marco de las «micro» instituciones 
o sistemas de autoafirmación primarios: la familia, la pequeña comunidad, 
la escuela, etc. En este sentido, la «fría» ética formal y procedimental 
puede dar lugar a una filosofía social crítica de las formas de vida.

Condiciones marco de institucionalización del discurso práctico

El concepto de condiciones marco para la institucionalización de 
los discursos prácticos refiere a las condiciones que debería cumplir un 
discurso en cuanto tal para que satisfaga las normas que se derivan del 
principio del discurso: igualdad de derechos e igual corresponsabilidad. 
En segundo lugar, tales condiciones conforman un marco abstracto y no 
pueden, por lo tanto, más que restringirse a una dimensión general y 
revisable en cuanto a su implementación práctica. De tal modo, no se 
trata de un diseño institucional en sentido estricto, sino de las condiciones 
normativas fundamentales para una crítica reflexiva sobre tal diseño. A 
continuación, quisiera referirme – de manera muy provisional e hipotética 
– a tres condiciones marco fundamentales referidas al (a) lenguaje, (b) la 
inclusión, (c) las posiciones o roles. 

a. Dimensión hermenéutica del lenguaje (medio lingüístico)

Para que un discurso práctico pueda efectivamente ser llevado a cabo 
se requiere un lenguaje común o significados compartidos comunes que 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   120 25/11/2025   09:48:53



121

FILOSOFÍA MORAL Y FILOSOFÍA SOCIAL: HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA DE LAS INSTITUCIONES

permitan que los intereses, demandas u objeciones sean comprensibles 
para sí mismos y para todos los interlocutores que participan de dicho 
discurso. En la pragmática trascendental de Apel, el lenguaje tiene una doble 
dimensión: institucional y meta-institucional. Se trata de una institución 
en la medida que el lenguaje puede ser concebido como un conjunto de 
reglas y significados que precede a los individuos y en cierto sentido los 
configuran, y además constituye una determinada imagen del mundo. 
De tal modo que el lenguaje es también un tipo de coerción sistémica 
(Sachzwang), pues a través de él se fija la comprensión y autocomprensión. 
A medida que las diferencias lingüísticas se complejizan, esto es, en 
contextos semánticamente densos, las posibilidades de realización de 
un discurso exitoso disminuyen. La tarea hermenéutica de revisión de 
nuestro propio medio simbólico forma parte del discurso, esto es, del 
carácter meta-institucional del lenguaje12. 

Un interesante ejemplo de lo que podría representar una «patología 
institucional» en esta dimensión es bosquejado por Habermas al indagar 
las «patologías de la comunicación» en el ámbito familiar, y su papel en la 
conformación de la personalidad (Habermas, 2011). 

b. Inclusión

Otra de las condiciones marco para la implementación del discurso 
práctico consiste en la determinación de quiénes son los afectados, esto 
es, de quiénes tienen que participar del discurso. Este problema, pensado 
en general y no en el caso de un discurso particular o concreto, puede 
ser dividido en dos grandes cuestiones (Crelier, 2004). En primer lugar, 
determinar quiénes son los seres lingüísticamente competentes o capaces 
de argumentar, en otras palabras, quienes son sujetos morales. En segundo 
lugar, determinar, de los seres capaces de argumentar o sujetos morales 
quiénes son los afectados. En cuanto al primer punto, no sólo los animales 
no humanos no pueden argumentar – al menos hasta donde se sabe. 
También el ser humano en diferentes facetas o momentos de su evolución 
no puede ser un interlocutor que participe en un discurso. Esto puede 
deberse a que aún no ha desarrollado capacidades lingüísticas – pero 
presumiblemente lo hará –, como sucede con los no nacidos y los niños 
pequeños, o con quienes han perdido – sea temporal o definitivamente 

12	 Me he ocupado con más detenimiento de este punto en Scivoletto, 2021.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   121 25/11/2025   09:48:53



122

GONZALO SCIVOLETTO

– tales capacidades. En cualesquiera de estos casos, tales seres pueden 
ser considerados como objetos de un comportamiento o cuidado moral, 
pero no como sujetos en sentido estricto.

El segundo aspecto corresponde entonces a determinar, dentro de 
los seres que sí pueden argumentar, esto es, los sujetos morales, quiénes 
son los afectados. En este caso, nos encontramos con dificultades sobre 
todo empíricas. Por ejemplo, en relación con la imposibilidad de que 
efectivamente participen todos los afectados por razones de imposibilidad 
práctica, tales como el número y la disponibilidad material de ejercer el 
derecho a exigir y ofrecer razones. Mientras que la primera cuestión 
remite a un problema, a mi juicio, teórico, la segunda cuestión puede dar 
paso a una teoría crítica de las instituciones en la medida que se puede 
cuestionar si efectivamente existen mecanismo de inclusión de afectados 
o de representación de sus intereses.

c. Paridad participativa

Otra de las condiciones para la institucionalización del discurso tiene 
que ver con la exigencia de «suspender» las posiciones de privilegio y 
roles asimétricos extradiscursivos para poder participar del discurso. El 
discurso práctico debe, por principio, anular diferencias de roles y estatus 
en la medida que eso implique alguna posición de privilegio respecto 
de la posibilidad de participar: ofrecer razones y exigirlas, proponer 
revisiones de información, aportar datos, plantear objeciones, etc. Por 
ejemplo, la teoría crítica feminista cuestiona la organización social 
patriarcal por considerar que se trata de un orden que privilegia a los 
varones con una vida pública y de trabajo remunerados y reconocidos, 
mientras que relega a las mujeres a funciones reproductivas y de cuidado, 
bajo el dominio del varón. Esta forma «naturalizada» de división de 
roles repercute en los espacios de discusión pública en la medida que la 
participación de las mujeres, cuando existe, se encuentra minimizada, 
subestimada o invisibilizada por medio de prejuicios conformados 
desde las raíces mismas de la socialización primaria, como la familia y 
los vínculos primarios. Un ejemplo de esto lo podemos encontrar en 
la crítica de Nancy Fraser a Habermas en “Repensar la esfera pública”, 
específicamente en el primero de los cuatro supuestos de la concepción 
del ideal de la esfera pública burguesa, según el cual es posible poner 
entre paréntesis las desigualdades sociales en la deliberación. «El peso de 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   122 25/11/2025   09:48:53



123

FILOSOFÍA MORAL Y FILOSOFÍA SOCIAL: HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA DE LAS INSTITUCIONES

las circunstancias sugiere que para tener un ámbito público en el cual los 
interlocutores puedan deliberar como iguales no basta simplemente con 
poner entre paréntesis las desigualdades sociales. En lugar de esto, es una 
condición necesaria para la paridad que las injusticias sociales sistémicas 
sean eliminadas» (Cursiva, G. S.). Apel advierte ya desde el comienzo de 
la ética discursiva esta problemática, cuando, por ejemplo, afirmaba:

La fundamentación de una ética de la comunicación, desarrollada 
hasta este momento, parte de presupuestos idealizados. En principio, 
no tiene en cuenta el hecho de que no sólo existen dificultades 
intelectuales en la institucionalización de la discusión moral, sino 
que tal institucionalización debe realizarse en una situación histórica 
concreta, siempre determinada por el conflicto de intereses. No tiene en 
cuenta, por ejemplo, que incluso los que han alcanzado la comprensión 
total del principio moral, no por eso pueden convertirse sin más en 
miembros de una comunidad ilimitada de argumentadores con los 
mismos derechos, sino que permanecen ligados a su posición y situación 
socialmente reales (Apel, 1985b, p. 405).

De acuerdo con estas condiciones marco para la institucionalización, 
enunciadas de manera puramente provisional y exploratoria, las fronteras 
entre las esferas de acción micro, meso y macro deben flexibilizarse y, 
sobre todo, el ámbito macro no queda librado a sí mismo con esferas 
autónomas cuestionables sólo en cuanto a sus efectos coercitivos pero 
fetichizadas en cuanto a su existencia (Fernández, 2015), pues para 
una subjetividad crítica toda institución remite a una creación humana 
siempre revisable. 

Referencias

ALEXY, Robert (1990). “A Theory of Practical Discourse”. En: Seyla 
Benhabib y Fred Dallmayr (eds.), The Communicative Ethics Controversy, 
The MIT Press, pp. 151-190.
APEL, Karl-Otto (1962). “La «filosofía de las instituciones» de Arnold 
Gehlen y la metainstitución del lenguaje”. En: Apel, La transformación de 
la filosofía, Tomo I, Madrid: Taurus, 1985, pp. 191-214.

APEL, Karl-Otto (1986). “Limits of Discourse Ethics? An Attempt at a 
Provisional Assessment”. En: Karl-Otto Apel: Selected Essays. Vol II: Ethics 
and the Theory of Rationality, New Jersey: Humanities Press, 1996, pp. 
192-218.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   123 25/11/2025   09:48:53



124

GONZALO SCIVOLETTO

APEL, Karl-Otto (1988). Diskurs und Verantwortung. Das Problem des 
Übergangs zur postkonventionellen Moral, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

APEL, Karl-Otto (1991). “La ética del discurso como ética de la 
responsabilidad. Una transformación posmetafísica de la ética de Kant”. 
En: Teoría de la verdad y ética del discurso, Barcelona: Paidós, pp. 147-184.

APEL, Karl-Otto (1994). “The Rationality of Human Communication: On 
the Relationship between Consensual Rationality, Strategical Rationality 
and Systems-Rationality”. En: Karl-Otto Apel: Selected Essays. Vol II: Ethics 
and the Theory of Rationality, New Jersey: Humanities Press, 1996, pp. 
316-339.

APEL, Karl-Otto (1995). “Teoría de sistemas y análisis del socialismo 
real”. En: Samuel Arriarán y José Rubén Sanabria (comps.), Hermenéutica, 
educación y ética discursiva (En torno a un debate con Karl-Otto Apel), 
México: Universidad Iberoamericana, pp. 27-35.

APEL, Karl-Otto. (1997). “Plurality of Good? The Problem of Affirmative 
Tolerance in a Multicultural Society from an Ethical Point of View”, Ratio 
Juris, 10, n. 2, 199-212.

APEL, Karl-Otto (1998). “¿Disolución de la ética del discurso?” Acerca de 
la diferenciación del discurso en la obra de Habermas Facticidad y validez. 
Tercer ensayo, orientado de forma pragmático-trascendental, para pensar 
con Habermas contra Habermas”. En: Apel versus Habermas, Granada: 
Comares, 2004, pp. 121-246.

APEL, Karl-Otto (2001). The Response of Discourse Ethics to the Moral 
Challenge of the Human Situation as Such and Especially Today, Lovaina: 
Peeters.

APEL, Karl-Otto (2007). La globalización y una ética de la responsabilidad, 
Buenos Aires: Prometeo.

APEL, Karl-Otto (2020). “Lo primero es lo primero. El concepto de 
corresponsabilidad primordial. Acercade la fundamentación de una ética 
planetaria”. En: Disputatio. Philosophical Research Bulletin, 9, no. 12: pp. 
45-77.

CRELIER, Andrés (2004). “El problema ético de la inclusión en la 
perspectiva de Apel”. En: Dorando Michelini et al. (eds.), Trabajo, riqueza, 
inclusión, Río Cuarto: Ediciones del ICALA.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   124 25/11/2025   09:48:53



125

FILOSOFÍA MORAL Y FILOSOFÍA SOCIAL: HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA DE LAS INSTITUCIONES

FERNÁNDEZ, Graciela (2015). “La Ética del Discurso de Karl-Otto Apel 
frente al problema de las coerciones funcionales sistémicas (Sachzwänge)”. 
En: Dorando Michelini, Julio De Zan, Alberto Damiani (eds.), Ética, 
política y discurso. Contribuciones desde América Latina, Tomo I, Río 
Cuarto: Ediciones del ICALA, pp. 204-212.

HABERMAS, Jürgen (2011 [1974]). “Consideraciones sobre patologías 
de la comunicación”. En: Teoría de la acción comunicativa: complementos 
y estudios previos, Madrid: Cátedra.

HONNETH, Axel (2009a). “Patologías de lo social. Tradición y actualidad 
de la filosofía social”. En: Critica del agravio moral. Patologías de la sociedad 
contemporánea. Buenos Aires: Fondo de Cultura Económica, pp. 55-125. 

HONNETH, Axel (2009b). “Justice as institutionalized freedom. A Hegelian 
Perspective”. En: Asger Sorensen, Morten Raffnsoe‐Moller, Arne Gron 
(Hg.), Dialectics, Self‐consciousness, and Recognition. The Hegelian Legacy, 
Malmö: NSU Press, pp. 171-200. Recuperado de http://www.bioeticanet.
info/filosofia/08-honnethJust.pdf (Última consulta: 10/03/2019).

HONNETH, Axel (2011). El derecho de la libertad. Esbozos de una eticidad 
democrática, Madrid: Katz Editores.

JAEGGIE, Rahel (2009). Was ist eine (gute) Institution? En: Axel Honneth 
& Rainer Forst (eds.), Sozialphilosophie und Kritik, Frankfurt: Suhrkamp.

JAEGGIE, Rahel (2018). Critiques of forms of life, Harvard University Press.

KUHLMANN, Wolfgang (2015a). “Una nueva imagen de la ética filosófica. 
¿Tiene la ética discursiva una posición especial en la ética filosófica?”. En: 
Dorando Michelini, Julio De Zan, Alberto Damiani (eds.), Ética, política 
y discurso. Contribuciones desde América Latina, Tomo I, Río Cuarto: 
Ediciones del ICALA, pp. 29-39.

KUHLMANN, Wolfgang (2015b). “De nuevo: sobre el estatuto especial 
de la ética del discurso”. En: Dorando Michelini, Julio De Zan, Alberto 
Damiani (eds.), Ética, política y discurso. Contribuciones desde América 
Latina, Tomo I, Río Cuarto: Ediciones del ICALA, pp. 39-44.

KUHLMANN, Wolfgang (2015c). “La significación de la ética discursiva 
para la filosofía práctica”. En: Dorando Michelini, Julio De Zan, Alberto 
Damiani (eds.), Ética, política y discurso. Contribuciones desde América 
Latina, Tomo I, Río Cuarto: Ediciones del ICALA, pp. 52-55.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   125 25/11/2025   09:48:53



126

GONZALO SCIVOLETTO

KUHLMANN, Wolfgang (2015d). “La ética del discurso y el problema 
de una ética intercultural”. En: Dorando Michelini, Julio De Zan, Alberto 
Damiani (eds.), Ética, política y discurso. Contribuciones desde América 
Latina, Tomo I, Río Cuarto: Ediciones del ICALA, pp. 215-220.

LAITINEN, Arto y SÄRKELÄ, Arvi (2018). “Four conceptions of social 
pathology”. Draft (European Journal of Social Theory).

LÓPEZ DE LIZAGA, José Luis (2012). Lenguaje y sistemas sociales. La 
teoría sociológica de Jürgen Habermas y Niklas Luhmann, Zaragoza: PUZ.

MALIANDI, Ricardo (2004), Ética: conceptos y problemas, 3a. ed., Buenos 
Aires: Biblos.

MALIANDI, Ricardo (2006). “Principios de equidad discursiva”. En: Ética: 
dilemas y convergencias. Cuestiones éticas de la identidad, la globalización 
y la tecnología, Buenos Aires: Biblos, 231-240.

MALIANDI, Ricardo (2013). Ética convergente. Tomo III: Teoría y práctica 
de la convergencia, Buenos Aires: Las Cuarenta.

MALIANDI, Ricardo (2015a). “La parte B de la ética del discurso y 
el dativus ethicus del principio de individualización”. En: Dorando 
Michelini, Julio De Zan, Alberto Damiani (eds.), Ética, política y discurso. 
Contribuciones desde América Latina, Tomo I, Río Cuarto: Ediciones del 
ICALA, pp. 181-186.

MALIANDI, Ricardo (2015b). “Importancia y límites del paradigma de 
restricción compensada en la ética del discurso de Karl-Otto Apel”. En: 
Dorando Michelini, Julio De Zan, Alberto Damiani (eds.), Ética, política 
y discurso. Contribuciones desde América Latina, Tomo I, Río Cuarto: 
Ediciones del ICALA, pp. 186-194.

MICHELINI, Dorando (2015a). “Sobre la relevancia moral de la vida 
humana en el estadio inicial del desarrollo”. En: Dorando Michelini, Julio 
De Zan, Alberto Damiani (eds.), Ética, política y discurso. Contribuciones 
desde América Latina, Tomo I, Río Cuarto: Ediciones del ICALA, pp. 
331-334.

MICHELINI, Dorando (2015b). “El estatuto moral de la vida humana 
en el estado inicial del desarrollo. Una perspectiva ético-discursiva”. En: 
Dorando Michelini, Julio De Zan, Alberto Damiani (eds.), Ética, política 
y discurso. Contribuciones desde América Latina, Tomo I, Río Cuarto: 
Ediciones del ICALA, pp. 334-340.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   126 25/11/2025   09:48:53



127

FILOSOFÍA MORAL Y FILOSOFÍA SOCIAL: HACIA UNA TEORÍA CRÍTICA DE LAS INSTITUCIONES

MICHELINI, Dorando (2015c). “El aborto desde la perspectiva de 
una ética de la corresponsabilidad solidaria no rigorista”. En: Dorando 
Michelini, Julio De Zan, Alberto Damiani (eds.), Ética, política y discurso. 
Contribuciones desde América Latina, Tomo I, Río Cuarto: Ediciones del 
ICALA, pp. 341-346.

PAOLICCHI, Leandro, “Los discursos de lo público y su alcance político”. 
En: Tópicos, vol. 37, núm. 1, Suppl., pp. 94-109.

RAPIC, Smail (2019), Normativität und Geschichte. Zur Auseinandersetzungen 
zwischen Apel und Habermas, Freiburg/München: Karl Alber.

ROMERO, Eduardo (2016). “¿Qué hace un filósofo cuando dice que 
fundamenta? Reflexiones programáticas en torno a Kant, la Ética del 
Discurso y un diálogo posible sobre la problemática moral del aborto”. 
En: Erasmus. Revistas para el diálogo intercultural, Río Cuarto: Ediciones 
del ICALA, XVIII, nº 1, pp. 49-59.

SALERNO, Gustavo (2015). “Inevitabilidad de la alienación en el marco 
de la economía monetaria. Análisis y crítica provisoria”. En: Dorando 
Michelini, Julio De Zan, Alberto Damiani (eds.), Ética, política y discurso. 
Contribuciones desde América Latina, Tomo II, Río Cuarto: Ediciones del 
ICALA, pp. 143-149.

SCIVOLETTO, Gonzalo (2016) (2021). “Lenguaje y comprensión 
intercultural”. En: Estudios de Filosofía Práctica e Historia de las Ideas, 
18, pp. 1-13. Revisado y republicado como “Lenguaje y comprensión 
intercultural: aportes desde la hermenéutica trascendental de K.-O. Apel”, 
Bruno Camilloto, David F. L. Gomes, Leandro Zanitelli (coords.) Teorías 
do Dereito, da Democracia – Na Comunidade de Lingua Latina, UFMG, 
pp. 220-250.

SCIVOLETTO, Gonzalo (2017). “Ética e historia. Una mirada desde la 
ética discursiva”. En: Hermenéutica intercultural. Revista de Filosofía, 27, 
pp. 133-150.

STAHL, Titus (2013). “Habermas and the Proyect of Inmanent Critique”. 
En: Constellations, 20, n. 4, pp. 533-552.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   127 25/11/2025   09:48:53



Ética del Discurso _MIOLO.indd   128 25/11/2025   09:48:53



129

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD 
DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO 

POLÍTICO DEL DISCURSO MORAL1

Gonzalo Scivoletto2

Introducción

En la tradición filosófico – política de la democracia deliberativa 
existe una conexión estructural entre las discusiones propiamente 
políticas – entre ellas, por ejemplo, las referidas a determinados arreglos 
institucionales – y su fundamentación normativa (ética). El principio o 
ideal de una comunidad político-jurídica que se da a sí misma sus propias 
leyes a través de un proceso de debate abierto e irrestricto es un principio 
fundamentalmente ético. La pregunta acerca de su fundamentación, esto 
es, por qué se trata de un principio que debe ser respetado y en consecuencia 
puesto en práctica es tarea de la ética normativa. La pregunta acerca de 
cómo se institucionaliza ese principio y sus preguntas derivadas, tales como 
si hay excepciones, es decir, situaciones en las que no se debería realizar 
una discusión abierta e irrestricta – por las razones que fuere –, o acerca 
de qué tipo de instituciones promueven ese ideal y cuáles lo limitan, entre 
otras, son las que establecen un puente entre la ética y la política. 

La ética discursiva (Diskursethik) es una teoría filosófica que se 
originó hacia fines de los años 1960 y comienzos de 1970 en Alemania, 
primero con Karl-Otto Apel y luego con Jürgen Habermas, y que continúa 
desarrollándose en todo el mundo, especialmente en Argentina y 
América Latina. La democracia deliberativa, en cambio, tiene un trayecto 
propio, en un principio ajeno a la ética discursiva, pero Habermas hará 
converger ambos campos y tradiciones en su gran obra de filosofía 

1	 Publicado por primera vez como: “Ética discursiva y legitimidad democrática. Acerca 
del rendimiento político del discurso moral”, en Carlos Martínez Cinca y Gonzalo 
Scivoletto (comps.), Estado de derecho y legitimidad democrática: perspectivas, problemas, 
propuestas, CABA: Editores del Sur, 2021, pp. 285-307.

2	 Profesor de la Universidad Nacional de Cuyo (provincia de Mendoza, Argentina).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   129 25/11/2025   09:48:53



130

GONZALO SCIVOLETTO

del derecho y filosofía política: Faktizität und Geltung. Beiträge zur 
Diskurstheorie des Rechts und des demokratischen Rechtsstatts [Facticidad 
y validez. Contribuciones a una teoría discursiva del derecho y del Estado 
democrático de Derecho], publicada en 1992 (Habermas, 1998). Esto no 
quiere decir que antes de ello no hubiera estudios e investigaciones que 
vincularan ética discursiva y democracia, pero es esta obra de Habermas 
la que apunta de manera directa al núcleo articulador entre moral, 
derecho y política y estableció, por así decir, la agenda de la filosofía 
práctica desde fines del siglo XX. Apel dedicó buena parte de sus trabajos 
durante la década de 1990 a pensar con/contra y más allá de Habermas 
esa articulación de la filosofía práctica, por ejemplo, la relación entre la 
norma fundamental básica o principio del discurso y la democracia. Son 
varios los trabajos donde Apel retoma una y otra vez estas cuestiones 
en forma polémica con Habermas, aunque los aspectos centrales pueden 
encontrarse formulados en el “tercer ensayo para pensar a Habermas 
contra Habermas”, publicado en su libro Auseinandersetzungen de 
1998. (Los tres ensayos críticos de Apel sobre Habermas se encuentran 
traducidos al español en Apel, 2004). 

Ahora bien, mientras que la fundamentación discursiva habermasiana 
de la democracia deliberativa ha sido y es objeto de numerosas 
investigaciones, debates y polémicas, no ha tenido el mismo impacto en 
la filosofía política en general la perspectiva de Karl-Otto Apel. Una de las 
razones posibles de ello es que el propio Apel se mantiene en un registro 
de fundamentación filosófica, con un complejísimo y abstracto aparato 
categorial que en muchos casos desalienta a quienes tienen intereses 
más vinculados a la realidad institucional y política en un determinado 
contexto. Por otro lado, en la literatura especializada sobre la filosofía 
de Apel no es lo más usual encontrar indagaciones que vayan más allá 
de ese marco teórico específico y dialoguen con las temáticas, métodos 
o discusiones de la teoría política actual (incluida la propia agenda de la 
teoría de la democracia deliberativa). Pero hay otra razón de mayor peso, 
y tiene que ver con el carácter aparentemente “idealista” o “moralizante” 
de la ética discursiva de Apel. Esta es una crítica que ya se le ha realizado a 
Habermas e incluso a la misma democracia deliberativa: estar demasiado 
cargada de supuestos normativos. En Apel, donde incluso la ética 
normativa es más robusta y el principio del discurso tiene un carácter 
superior al principio de la democracia, esta percepción se vuelve todavía 
más aguda. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   130 25/11/2025   09:48:53



131

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

Si bien este trabajo no pretende modificar tal prejuicio, sí se propone 
ofrecer algunas indicaciones programáticas para una posible conexión 
de la ética discursiva de Apel con la política, bajo una forma que, aunque 
comparte importantes supuestos de fondo con la propuesta habermasiana, 
se aparta de ella precisamente en lo que atañe al rendimiento político del 
discurso moral3. El hilo conductor para ello lo ofrece la problemática de 
las condiciones marco para la institucionalización de la deliberación o 
discurso práctico (Scivoletto, 2020): Si la norma básica fundamental puede 
ser formulada como un imperativo categórico del tipo: “argumentad con 
todos los afectados en condiciones de simetría discursiva”, cuya traducción 
política constituye el principio de legitimidad democrática, entonces la 
problemática propiamente filosófico-política atañe a los límites y alcances 
de la implementación de discursos prácticos en contextos específicos. 
Los criterios políticamente relevantes para tal implementación o 
institucionalización pueden ser extraídos de las condiciones marco que la 
hacen posible. Las condiciones marco pueden ser divididas en internas y 
externas: las primeras obedecen a criterios inmanentes al discurso, como 
por ejemplo un lenguaje universalmente accesible o comprensible por todos 
los interlocutores4. Entre las externas se encuentran las condiciones ligadas a 
las posibilidades de participar en un discurso práctico mediante dispositivos 
jurídico-políticos (libertades básicas de expresión, participación, etc.) 
y sociales (medios y recursos), y también a las condiciones ligadas a la 
formación de la personalidad no autoritaria (democrática, crítica, falibilista, 
etc.). Pero esas condiciones mismas son el resultado de procesos históricos 
y de socialización contingentes, y su realización concreta es a menudo 
compleja y contradictoria: no se puede contar con ellas de manera absoluta 
ni ser creadas desde un punto cero. De aquí que el proceso de su realización 
práctica o institucionalización implica el conocimiento de los límites, 
alcances y posibilidades de las instituciones ya existentes. 

En este sentido, el abordaje de la política – por ejemplo, de la articulación 
entre la democracia y el Estado de derecho –, desde la perspectiva de la 
ética del discurso puede ser entendido como una extensión o aplicación 

3	 El término discurso (Diskurs) en la ética discursiva tiene un significado técnico preciso: se trata 
del ámbito de resolución de pretensiones de validez controversiales. Por discurso práctico se 
entiende la resolución de pretensiones de validez normativas. Aunque existen diferencias 
entre discurso y deliberación, a los fines de este trabajo serán tomados como sinónimos.

4	 He abordado esta condición en el marco de la discusión acerca del uso de “razones 
religiosas” en la discusión pública. Ver Scivoletto, 2017a; 2017b.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   131 25/11/2025   09:48:53



132

GONZALO SCIVOLETTO

de la ética normativa. Ahora bien, que la política se encuentre dentro del 
horizonte normativo de la ética no significa que toda la política se reduzca 
a mera ética aplicada o, en otros términos, que se “moralice” la política. 
El rendimiento político del discurso en la versión de Apel ciertamente 
es más robusto que en la concepción habermasiana, en la medida que 
la ética sirve de marco orientador de la política (de lo normativo en 
general). Pero en lugar de ver en ello una debilidad – por su presunta 
falta de “realismo” – creo que puede verse una fortaleza, pues por ejemplo 
no se corre el riesgo de identificar la democracia con una forma histórica 
de realización. Como afirmara el propio Apel en una entrevista: “La 
democracia también es solo un resultado histórico contingente, para el 
que todavía no conocemos ninguna alternativa – esto es, a la democracia 
parlamentaria, a la democracia de partidos. Pero eso no significa que deba 
identificarse con el objetivo más alto de la ética, sino que es una forma de 
realización política que hasta ahora consideramos como la mejor” (Apel, 
2020, 31, traducción G. S.). Esta escisión, que puede y debe ser mantenida, 
es políticamente relevante en nuestros contextos democráticos, donde 
en muchos casos se ha realizado el proceso inverso de identificar ciertas 
formas particulares de las democracias europeas como modelos de la 
democracia deliberativa, y a su vez, como modelos de lo que deberían 
ser nuestras democracias latinoamericanas. Este procedimiento tiene la 
dificultad – más allá de su efecto ideológico – de que hipostasia la idea 
de democracia e impide la imaginación institucional ligada al proceso 
de aprendizaje político colectivo. Un ejemplo de esto lo representan 
algunas críticas a la democracia populista o al populismo en general, 
que en muchos casos provienen o se valen del aparato categorial de la 
democracia deliberativa5. 

Ahora bien, el despliegue argumentativo de Apel no siempre es 
coherente con aquella separación entre el principio del discurso (moral) 
y su realización política en el principio democrático. Pero el conflicto no 
se produce tanto en la dimensión ética en sí misma (ni en la parte A ni 
en la parte B de la fundamentación de la aplicación), como en la teoría 
social subyacente. Esto se manifiesta cuando Apel analiza las coerciones a 
las que se encuentran sometidos los sujetos por las grandes instituciones 

5	 A modo de ejemplo, acerca de cómo puede mostrarse que democracia deliberativa y 
(ciertos aspectos del) populismo no son necesariamente incompatibles, ver Möller, 2018. 
En una dirección similar, pero desde un punto de vista sistemático que articula la razón 
deliberativa y la razón populista, ver Casullo, 2009.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   132 25/11/2025   09:48:54



133

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

como el mercado, el Estado y el derecho. Tales instituciones tienen un 
carácter inevitable para Apel, en la medida que desempeñan funciones 
específicas como subsistemas sociales. En ese sentido, si bien pueden 
y deben ser sometidas a crítica mediante el discurso, no podrían ser 
remplazadas sin que la sociedad perdiera un elemento que hace posible 
su funcionamiento. De hecho, el término alemán que utiliza Apel para 
designar las restricciones que ejercen estas instituciones, Sachzwang, 
parece indicar que se trata de algo que forma parte de su naturaleza 
misma, con lo cual hay que contar como un hecho coercitivo puro. Pero 
más allá de las cuestiones exegéticas el problema apunta a una cuestión 
que excede la obra de Apel y es central para la filosofía práctica – un 
problema eminentemente político: ¿cuánta coerción al principio moral 
del discurso es normativamente aceptable? ¿Cuánta racionalidad 
funcional-estratégica de las instituciones es legítimamente soportable 
para que efectivamente desempeñen su rol y hasta qué punto es posible 
convertirlas en instituciones discursivas (deliberativas)?6

1. De la aplicación de la norma ética fundamental

La ética discursiva no sólo se ha ocupado del problema de la 
fundamentación de las normas morales, también aborda el problema de su 
aplicación al mundo real, esto es, a un mundo ya constituido históricamente 
por una eticidad concreta encarnada en instituciones, prácticas sociales, 
normas jurídicas, etc. Pero, mientras que Habermas otorga preeminencia 
a la institucionalización jurídica (Günther, 1993; Habermas, 1998) Apel 
propone una ética de la corresponsabilidad referida a la historia o parte 
B de la ética discursiva (Apel, 1988; 1991; 1993; 2001; 2007). Esta ética 
debe responder a la pregunta básica sobre qué se debe hacer cuando no 
están dadas las condiciones para la realización de un discurso práctico. 
Ahora bien, más allá de las diferencias entre la ética de Habermas y la 
de Apel, hay un aspecto en el que ambas propuestas pueden encontrar 
un punto de convergencia: la aplicación práctica de la ética discursiva al 
mundo real consiste en un proceso de institucionalización progresiva del 
discurso frente a, o dentro de, las instituciones. En algunos casos, se trata 
de un frente a porque las instituciones mismas no podrían ser convertidas 
en discursos prácticos, como aparentemente sería por ejemplo el caso 

6	 Los siguientes dos puntos son una reelaboración de Scivoletto, 2016.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   133 25/11/2025   09:48:54



134

GONZALO SCIVOLETTO

del mercado. El derecho en todo caso puede regular, orientar o poner 
límite, pero en tanto subsistema social posee su propia lógica y hasta su 
propia legitimidad funcional. En otros casos, se podría pensar en una 
institucionalización del discurso dentro de las instituciones, lo que las 
convertiría por ejemplo en más deliberativas. 

Apel entiende a las instituciones7 como sistemas de autoafirmación 
(Selbstbehauptung), en el sentido de que configuran las identidades y roles 
de los sujetos, y que median sus interacciones en el mundo de la vida. Las 
macro instituciones como el sistema político, el mercado y el derecho 
imponen coerciones fácticas (Sachzwänge) que deben ser tenidas en cuenta 
para la aplicación del principio del discurso o deliberación práctica (Apel, 
2007), pero, al mismo tiempo, las normas ideales inherentes al discurso 
funcionan como instancia u horizonte crítico de tales instituciones. Por 
eso Apel entiende que el discurso tiene un carácter meta-institucional. 
Como parte de esta problemática, sería importante desarrollar entonces 
una teoría de la institucionalización, la cual podría abarcar, en principio, 
los siguientes campos problemáticos. En primer lugar, como categoría 
filosófica, debería explicitar un aspecto sistemático de la fundamentación 
en relación con el principio de complementación de una ética de la 
corresponsabilidad referida a la historia (Apel, 1988, pp. 141 ss. También 
Apel, 1991; 1993; 2001), y en el caso de Habermas, a la positivización 
jurídica del discurso práctico (como complementario de un principio 
de democratización) (Habermas, 1998). Pero, además, el proceso de 
institucionalización del discurso debería ser interpretado en tensión, por 
así decir, con las coerciones funcionales sistémicas del mercado, la política 
y el derecho (Apel, 2007, pp. 133 ss.); y la forma en que se interprete dicha 
“tensión” no sólo debería abrir un determinado horizonte de acción a 
futuro, bajo un cierto ideal emancipador, sino también un criterio 
normativo de reconstrucción histórica de la evolución social (Apel, 2013; 
Habermas, 1971). En este sentido, por último, la filosofía práctica debería 
expandirse desde la reflexión sobre los presupuestos normativos de la 
praxis hacia una interrelación más directa y dinámica con la praxis. Las 

7	 En este trabajo no podemos ocuparnos en detalle de la concepción de las instituciones de 
Apel. Como referencia central hay que tener en cuenta que el punto de partida, y al mismo 
tiempo blanco de la crítica, es la filosofía de las instituciones de Arnold Gehlen (Apel 
1985 I, pp. 191-214). Luego será también importante la teoría de sistemas de Luhmann, y 
la propia teoría social de Habermas.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   134 25/11/2025   09:48:54



135

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

múltiples formas que adopta la institucionalización del discurso práctico 
en la actualidad, por ejemplo, en comités de bioética, consejos asesores en 
las instituciones educativas o la tendencia creciente a la deliberación en el 
sistema judicial (De Zan, 2004) ponen a la ética discursiva en diálogo con 
las ciencias sociales y la crítica a las instituciones (Michelini, 2008; Prono, 
2013; Reigadas, 2006). Es necesario desarrollar, entonces, un examen más 
detenido de dichas instituciones y desde una perspectiva contextualizada 
o situada. 

Pero volvamos a la norma moral básica inherente al principio del 
discurso. La ética discursiva presenta la particularidad de que “postula 
idealiter discursos reales (de las personas afectadas o de sus representantes) 
para la solución de problemas morales, esto es, para la fundamentación 
de normas morales concretas, materiales y situacionales” (Apel, 2001, p. 
77). Frente a una controversia moral, donde hay pretensiones de validez 
normativa en pugna, la norma moral básica obliga a la realización de una 
discusión en la que participen todos los afectados por dicha norma. Por 
ejemplo, en el caso de que se discuta si es moralmente aceptable la eutanasia 
o el aborto, la norma moral básica o principio del discurso no establecerá 
cuál es la respuesta correcta, sino cuál es el procedimiento legítimo para 
encontrar esa respuesta, independientemente de que se arribe a ella en 
algún momento. Es decir que la fundamentación en el campo de la filosofía 
práctica presenta dos dimensiones. Por un lado, tenemos la fundamentación 
(reflexiva-última, pragmático-trascendental) de la norma básica de que 
ante cualquier discusión sobre pretensiones de validez normativa se ha 
de apelar a un discurso práctico; y, por otro lado, tenemos las normas 
morales mismas (materiales) fundamentadas por los interlocutores en 
el discurso práctico. Pero del primer nivel pueden extraerse, también 
mediante un procedimiento pragmático reflexivo, otras normas inherentes 
a ese principio del discurso (Damiani, 2016). Apel por ejemplo identifica la 
igualdad y la corresponsabilidad: todo interlocutor, en tanto participante de 
un discurso práctico, es igual a otro interlocutor en el sentido de que en el 
discurso no puede haber exclusiones o discriminación. Por su parte, la co-
responsabilidad presupone la capacidad individual de todo interlocutor 
discursivo de poder dar cuenta de (accountability), pero también más allá 
del marco de la responsabilidad individual definida en sus respectivos 
contextos institucionales (matrimonio, familia, partido político, etc.). 
Hay un nivel de responsabilidad por el diseño y crítica de las instituciones 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   135 25/11/2025   09:48:54



136

GONZALO SCIVOLETTO

que no pueden ser imputados de forma puramente individual8. Estos dos 
principios morales básicos tienen un carácter trascendental, es decir, 
pueden ser reconocidos como condiciones de posibilidad a priori del 
propio discurso. Sin igualdad ni corresponsabilidad no podría darse 
el discurso práctico. En el caso de que un interlocutor cuestionara la 
norma fundamental o simplemente preguntara “¿por qué los conflictos 
morales tienen que ser resueltos en un discurso práctico?”, la respuesta 
(fundamentación) debería seguir un procedimiento filosófico-reflexivo 
bajo la forma de un argumento trascendental, pues no puede ser extraída 
del acuerdo de los propios sujetos porque es la condición de posibilidad 
de todo acuerdo legítimo. Para el caso de la corresponsabilidad, el 
argumento (trascendental-reflexivo) reviste la siguiente forma:

… uno no puede impugnar sin autocontradicción en el discurso que 
para la concreta determinación de la validez universal de una máxima 
de la acción o de una norma se requiere en principio la comprobación de 
la aceptabilidad de las previsibles consecuencias de su implementación, 
o la aptitud para el consenso por parte de todos los afectados. (Apel, 
2007, p. 108)

Ahora bien, si la aplicación efectiva de la ética depende de discursos 
reales, entonces nos encontramos con dos tipos de problemas. El primer 
tipo de problemas consiste en el ingreso al discurso o a la deliberación 
práctica. Esta dimensión presenta además dos subniveles: primero la 
voluntad de querer formar parte de un discurso y la posibilidad fáctica de 
hacerlo, y segundo, la buena voluntad9 de participar de manera genuina, 
y no, por ejemplo, instrumentalizar el discurso para la realización de 

8	 Por ejemplo, para Apel, no se le puede achacar a un banquero o a un empresario aislado 
el empobrecimiento del Tercer Mundo, en el sentido que las acciones que realiza en 
gran medida están prescriptas por el sistema económico capitalista general. Pero sí ese 
individuo es corresponsable por la transformación de las reglas y diseños institucionales 
que producen esos efectos (Apel, 2007, p. 98). 

9	 De acuerdo con Damiani, el concepto de buena voluntad proveniente de Kant puede ser 
conservado si se lo comprende, a la luz del giro pragmático, como voluntad del interlocutor 
discursivo. “Entiendo por interlocutor discursivo alguien que contribuye a la solución de 
un problema mediante la propuesta y evaluación de argumentos, porque está interesado 
en encontrar esa solución. Por ello, lo único que un interlocutor discursivo quiere y 
puede querer es contribuir a resolver con argumentos las pretensiones de validez, que él u 
otros interlocutores discursivos elevan cuando proponen soluciones para el problema en 
cuestión” (Damiani, 2015, p. 107).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   136 25/11/2025   09:48:54



137

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

intereses previos ya fijados10. En el primer caso, el interlocutor tiene que 
querer participar de un discurso, lo que supondría someterse a la fuerza 
no coercitiva de los mejores argumentos. Esto nos ubica en un plano 
psicológico y político-práctico que concierne a las circunstancias fácticas, 
por ejemplo institucionales que favorecen o impiden la participación real 
de los afectados en la discusión: esto constituye, a grandes rasgos, el objeto 
de la teoría crítica. Traducido al plano de la legitimidad democrática, los 
problemas atañen entonces a: la negativa de los agentes (ciudadanos, 
grupos sociales, etc.) a participar, la imposibilidad fáctica de participar de 
quienes quieren hacerlo y el interés por participar genuinamente como 
interlocutores discursivos.

El segundo tipo de problemas no se refiere a los participantes sino al 
contenido de las discusiones. Allí nos encontramos con el problema de 
la determinación de los intereses que están en juego y deben ser tenidos 
en cuenta (Anderson, 2001), y la determinación de las consecuencias y 
efectos colaterales posibles de las normas propuestas. Si bien Apel realiza 
esta distinción entre dos dimensiones en el problema de la aplicación 
(Apel, 2001, p. 78), en mi opinión, sólo la primera representa un problema 
estructural o filosóficamente relevante, pues se trata de la constitución 
misma del discurso. La segunda, en cambio, por difícil que sea la 
determinación de intereses o consecuencias, se presupone ya la realización 
de un discurso para dicha determinación. En este último caso, el discurso 
práctico habrá de articularse con un discurso teórico y/o con un discurso 
hermenéutico acerca de la comprensión (y autocomprensión) del sentido, 
por ejemplo, de las expresiones simbólicas de las necesidades, intereses y 
demandas de los interlocutores11. En síntesis, el problema específico que 
presenta la cuestión de la aplicación es que esta, al depender de discursos 
reales, depende a su vez de la buena voluntad de los interlocutores 

10	 En este sentido, no toda discusión argumentativa es en sentido estricto un discurso 
práctico. Las negociaciones también utilizan argumentos, pero el objetivo no es resolver 
una pretensión de validez sino obtener un beneficio, o el mayor beneficio posible.

11	 Ambas dimensiones, las del ingreso al discurso de los interlocutores y las del contenido a 
ser considerado y sus posibles efectos, sí son igualmente relevantes desde un punto de vista 
histórico, en la medida que representan una novedad en la historia de la ética. Por ejemplo, 
en Kant, ninguna de las dimensiones representa un problema, debido a su solipsismo 
(no es necesario ingresar en un discurso real con todos los afectados para determinar la 
validez de la máxima) y a su rigorismo (se considera la intención y no las consecuencias). 
En el caso del utilitarismo, según Apel, tampoco habría una reflexión sobre la dimensión 
intersubjetiva, la apelación al discurso real.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   137 25/11/2025   09:48:54



138

GONZALO SCIVOLETTO

posibles, de sus competencias o capacidades y de que estén dadas las 
condiciones sociales o políticas que lo permitan.

Por problema de la aplicación de la ética no debe entenderse entonces 
la clásica cuestión del pasaje de un principio general a un caso particular. 
La aplicación y su respectivo principio de complementación apunta a 
responder la pregunta acerca de qué debemos hacer en aquellos casos en 
que el discurso no puede ser efectivamente realizado porque no tenemos 
las garantías de que nuestros interlocutores efectivamente quieren guiarse 
por las normas del discurso, o si pueden hacerlo debido a las circunstancias 
o a la responsabilidad asumida previamente dentro de una institución 
o sistema de autoafirmación. La pregunta a la que se debe responder, 
mediante el principio de complementación (Ergänzungsprinzip), 
apunta a “lo que uno debería hacer en casos donde las normas ideales 
procedimentales de resolución de problemas morales mediante discursos 
prácticos no pueden ser aplicadas” (Apel, 2001, p. 86). 

Para comprender mejor el punto anterior se puede analizar el siguiente 
ejemplo. Imaginemos un político que quiera, tiene la buena voluntad de 
actuar conforme a la norma moral básica, es decir el caso de un político 
moral. En tal caso, este político que en todo quisiera obrar conforme al 
imperativo categórico discursivo no podría hacerlo siempre, simplemente 
porque no le estaría permitido en función de la responsabilidad intrínseca 
de su cargo o rol, pues podría poner en peligro el propio sistema de 
autoafirmación al cual responde y debe mantener incluso legalmente 
(Apel, 2001, p. 86). (Como es sabido, Weber explicitó este problema bajo 
la oposición entre ética de la convicción y ética de la responsabilidad). 

Según Apel, en tal caso, hay dos caminos posibles para abordar este 
dilema, aunque ambos son insuficientes. Por un lado, podría exigírsele al 
político que quiere actuar moralmente que renuncie a las responsabilidades 
asumidas junto con su cargo o su rol (por ejemplo, la pertenencia a un 
partido, un bloque en el Parlamento, o las responsabilidades ante sus 
votantes) y actúe “como si las condiciones de una comunidad ideal de 
comunicación fueran realmente existentes” (Apel, 2001, p. 86). En caso 
de política exterior, por ejemplo, esto podría llegar a ser catastrófico desde 
el punto de vista de las consecuencias. Por otro lado, podría exigírsele 
que renuncie a la norma moral básica y actúe por principios puramente 
pragmáticos, esto es, que se mueva en el ámbito de la Realpolitik. Es decir, 
que no trate ni a sus representados ni a sus opositores como interlocutores, 
sino que se comporte de forma puramente estratégica. Cualquiera de los 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   138 25/11/2025   09:48:54



139

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

dos caminos supondría, precisamente, el abandono de la idea misma de 
política-moral. Este caso por supuesto no es el único donde el principio 
moral debe ceder ante las coerciones de la situación, y donde por ejemplo 
sería irresponsable ingresar en un discurso práctico debido a que no están 
aseguradas las condiciones de reciprocidad, es decir, no está garantizada 
la buena voluntad discursiva de otros interlocutores. El problema que 
se presenta aquí surge del doble sistema de responsabilidad en el que 
se encuentran comprometidos los sujetos mencionados anteriormente: 
una responsabilidad que emana del principio de la corresponsabilidad 
discursiva (rol de interlocutor discursivo) y otra que emana de la 
responsabilidad institucional o sistémica (rol social). 

La solución propuesta por la ética de la corresponsabilidad, como 
parte B de la ética discursiva, ha sido reconstruida por Maliandi bajo la 
etiqueta de paradigma de restricción compensada. Afirma Maliandi, 

[l]a restricción ocasional de la aplicación del principio, por parte de 
un agente que lo ha reconocido, tiene que ser compensada: el agente 
queda, en un caso así, automáticamente comprometido a reordenar 
por completo su vida práctica en el sentido de contribuir, en la total 
medida de sus posibilidades, a la paulatina institucionalización de los 
discursos prácticos (cursiva, G. S.), lo que equivale también a la paulatina 
minimización de las situaciones en las que la aplicación del principio 
resulte moralmente imposible. (Maliandi, 2007, p. 56)

En el ejemplo del político (que quiere ser) moral de Kant y Apel, 
entonces, en casos donde éste deba actuar de manera no discursiva 
debería al mismo tiempo comprometerse en la institucionalización de 
las condiciones marco necesarias para que en un futuro sea posible un 
actuar consensual-comunicativo. (Esto implicaría una transformación de 
las relaciones de poder. En términos modernos, supondría por ejemplo la 
salida del Estado de Naturaleza también por parte de los Estados entre sí 
en un sistema democrático internacional).

Esta solución al problema de la aplicabilidad parece en cierto sentido 
razonable, sin embargo, presenta una dificultad fundamental, que es la de la 
determinación del momento de la “restricción” y de los límites o el alcance de 
la acción estratégica. En tal sentido, la guerra por “razones humanitarias” o 
de autodefensa (Habermas, 1999; Apel, 2002), o las estrategias no violentas 
tales como la mentira y el engaño, podrían encontrar legitimidad en cuanto 
medidas contra-estratégicas para la ética discursiva. Formaría parte de lo 
que Apel llama “estrategia moral de largo plazo”.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   139 25/11/2025   09:48:54



140

GONZALO SCIVOLETTO

2. Las coerciones (Sachzwänge) institucionales

El análisis del punto anterior pone en evidencia el carácter central que 
tiene la mediación institucional de los sujetos en la realización del discur-
so práctico. Pero las instituciones no sólo tienen un carácter limitante de 
la acción humana, es decir no sólo funcionan como coerciones del libre 
accionar, sino que también tienen un carácter positivo en la medida que 
liberan a los sujetos de la carga de la acción, esto es, del peso cognitivo de 
tener que decidir siempre y en cada ocasión qué es lo que se debería ha-
cer. La alienación de los agentes en las instituciones tiene en cierto punto 
un carácter inevitable. Como afirma Gehlen: 

Las instituciones son las formas supremas del orden y del destino que nos 
amparan y nos amparan sobreviviéndonos largamente, y a las cuales se 
entregan los hombres perspicaces con un grado de libertad acaso mayor 
para aquél que se atreve que el que tendría actuando por sí mismo… Y 
las instituciones como el matrimonio, la propiedad, la iglesia o el estado 
enajenan a los hombres precisamente de propia subjetividad inmediata, 
prestándoles una subjetividad más elevada que atraviesa los designios 
del mundo y de la historia, mas también les protegen de sí mismos, 
dándoles opción, sin exigírselo, a un ajustamiento de la subjetividad 
supremo e incomparable. (Apel, 1985 I, p. 200)

Apel por supuesto cuestiona y se aparta del carácter conservador de la 
concepción gehleniana de las instituciones, pues precisamente la función 
de la razón práctica es la crítica de las instituciones. Sin embargo, la 
alienación en las instituciones es para Apel algo “inevitable”, y proponer 
su eliminación total conduciría a un “utopismo ético” (Apel, 2001, p. 
97). Pero si es imposible saltar por encima de la alienación institucional, 
lo cual supone saltar por encima de la historia social y de la eticidad, 
entonces la razón práctica que debe encargarse de la crítica institucional 
debe tener también una forma institucional, es decir, la razón práctica no 
puede funcionar en un marco desinstitucionalizado, en un punto 0 de la 
historia, en una relación directa face to face de dos sujetos en el mundo de 
la vida. La ética, desde este punto de vista, es radicalmente siempre una 
ética social y política, y el discurso o deliberación práctica debe adoptar 
una forma institucional. Para Apel, la razón comunicativa, en tanto 
razón práctica, “puede ser institucionalizada como una esfera pública 
racional (räsonnierende Öffentlichkeit)” (Apel, 2001, p. 8). Por lo tanto, la 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   140 25/11/2025   09:48:54



141

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

mediación de la eticidad, las instituciones dadas de antemano, no puede 
ser entendida como un mero elemento externo o limitante, sino que 
tiene que formar parte de la racionalidad práctica misma. Esto es lo que 
distingue, dicho sea de paso, el universalismo kantiano del universalismo 
ético-discursivo. Para la ética del discurso, al ser los afectados mismos 
(con sus intereses y respectivos “ethos”) los que tienen que llegar a un 
consenso en un discurso práctico, la mediación institucional forma parte 
del proceso mismo de determinación de la validez de una norma. En ese 
sentido, para Apel, y a diferencia de Kant, la ética es también un tema 
complejo, donde “para el hombre común” no es tan fácil determinar qué 
es lo correcto, y donde se requiere, además de tener en cuenta el interés de 
todos los afectados, “el conocimiento disponible de expertos para aportar 
información sobre los efectos directos y colaterales de la observación 
universal de tales normas” (Apel, 2001, p. 62).

Este punto permite observar que Apel se encuentra en una posición 
ambigua en relación con la crítica a las instituciones. Por un lado, entiende 
que las instituciones “pueden llegar a ser  obstáculos importantes para 
una moralidad posconvencional y universalmente válida de la razón” y 
por lo tanto la ética discursiva debe someterlas a una crítica constante y 
progresiva (Apel, 2001, p. 96), mientras que, por otro lado, en el modo 
de abordar o concebir las coerciones, sobre todo del mercado, parece 
naturalizar dichas coerciones y adoptar una actitud meramente reformista 
o correctiva, pero no transformadora (Fernández, 2006). Si bien Apel no 
considera a las coerciones como determinaciones causales, sí las considera 
como necesarias desde un punto de vista histórico evolutivo del desarrollo 
de los subsistemas funcionales de la modernidad. A mi juicio, esto se 
manifiesta claramente en la caracterización de Apel de la globalización12 
como un proceso irreversible (Apel, 2000, p. 138) y de la economía de 
mercado, junto con la política y el derecho como subsistemas históricos 
evolutivamente diferenciados que “tienen que ser aceptados por todos 
los afectados”. Respecto de la economía de mercado, por ejemplo, si bien 

12	 Apel entiende a la globalización como la última etapa, hasta el momento, de un proceso 
que comenzó con la conquista y la colonización europea. Pero a esta globalización “de 
primer orden” le contrapone una globalización de segundo orden, como desafío externo 
de una macro-ética global. Las tareas que tal “globalización de segundo orden” debe llevar 
a cabo son: 1) realizar un orden cosmopolita de derecho, 2) realizar un orden cosmopolita 
de economía, entendido como “economía social de mercado de escala global” y 3) realizar 
un orden social multicultural global (Apel, 2001, p. 12).

Ética del Discurso _MIOLO.indd   141 25/11/2025   09:48:54



142

GONZALO SCIVOLETTO

Apel quiere distanciarse críticamente de la “utopía neoliberal”, considera 
que las “coerciones funcionales del sistema funcional de la economía de 
mercado deben ser aceptadas” (Apel, 2007, p. 162). De un modo similar, 
tienen que ser aprobadas las coerciones de la política o el Estado y del 
derecho positivo. En el primer caso, para “sostener y mantener sistemas 
de poder de autopreservación”; y en el segundo, para sostener “un orden 
de justicia”. 

Independientemente de la evaluación empírica que se pueda realizar 
sobre la evolución de los subsistemas funcionales en la modernidad 
occidental, estas consideraciones plantean una contradicción – o al menos 
una tensión – en la propia defensa de Apel de la diferencia trascendental 
que se planteaba al comienzo de este trabajo entre el principio del discurso 
y su realización política en las democracias modernas. El problema es si se 
trata de una contradicción o tensión desde un punto de vista estructural o 
filosófico normativo o entre la dimensión normativa y la reconstrucción 
empírica histórico-evolutiva. La forma en la que se comprendan las 
coerciones sistémicas de las instituciones es lo que dará la pauta para 
responder esta pregunta. Si las coerciones son comprendidas de forma 
cuasi naturalista, entonces se encontrarían inmunizadas a la crítica y 
por lo tanto fuera del alcance del discurso práctico. Esta conclusión no 
sólo resulta cuestionable desde un punto de vista político, sino también 
resulta contradictoria con el propio principio del discurso. El propio 
Habermas parece sugerir esta línea de interpretación cuando afirma que 
las normas del discurso alcanzan sólo a quienes se encuentran “dentro” 
del discurso, pero no para quienes no han ingresado o se han salido de él. 
En sus palabras:

No resulta evidente en modo alguno que las reglas que son inevitables 
dentro de los discursos también puedan aspirar a validez para la regulación 
de la acción fuera de tales discursos. Incluso aunque los partícipes en 
la argumentación estuvieran obligados a obrar con presupuestos de 
contenido normativo (por ejemplo, a considerarse mutuamente como 
sujetos responsables, a tratarse como interlocutores iguales, a concederse 
crédito recíproco y a cooperar mutuamente), podrían liberarse de esta 
exigencia pragmático-trascendental en cuanto salieran del círculo de la 
argumentación. Tal obligación no se transmite inmediatamente del discurso 
a la acción. En todo caso, la fuerza reguladora de la acción del contenido 
normativo descubierto en los presupuestos pragmáticos de la argumentación 
precisaría una fundamentación especial. (Habermas, 1987, p. 109)

Ética del Discurso _MIOLO.indd   142 25/11/2025   09:48:54



143

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

Por el contrario, la ética discursiva en su versión apeliana defiende la 
idea de un discurso virtual acompañante. Se trata de la idea básica de que 
toda acción humana con sentido supone implícitamente la posibilidad 
de una evaluación crítica mediante un discurso. Como afirma Damiani, 
“si la acción humana es acompañada, implícita y virtualmente, por un 
discurso práctico en el que podría determinarse la corrección normativa 
de la misma, entonces los presupuestos necesarios de ese discurso 
también la acompañan” (Damiani, 2016, p. 86). Esto quiere decir que, 
tal como se mostró anteriormente, si la simetría discursiva o igualdad 
y la corresponsabilidad son principios inherentes al discurso, entonces 
tales principios pueden funcionar como instancia crítica de los cursos 
de acción que se deciden en los diferentes subsistemas sociales. ¿Pero 
es posible cuestionar esos subsistemas en su conjunto? Responder esta 
pregunta supondría justificar desde un punto de vista trascendental las 
funciones que desempeñan tales subsistemas sociales, es decir, como 
funciones no meramente contingentes en el proceso de evolución social. 
Esto supone desarrollar una arquitectónica entre derecho, moral y 
política alternativa a la forma en que la propone Habermas en Facticidad 
y validez. Esta tarea está delineada programáticamente por Apel hacia 
el final de su mencionado ensayo de pensar con Habermas contra 
Habermas (Apel, 1998, pp. 813 ss.). El esquema propuesto por Apel se 
distancia de Habermas no sólo por el reconocimiento del contenido 
moral del principio del discurso que se ha analizado aquí, sino por el 
grado de superioridad que otorga al derecho respecto de la política, y 
de la articulación también del derecho con la economía de mercado – 
un tema que, en Habermas, como mínimo es muy ambivalente (Jütten, 
2013).

El derecho cumple, para Apel, una función complementaria al principio 
ideal del discurso, en el marco de una ética de la corresponsabilidad 
en relación con la historia y las instituciones. Dado que, como se ha 
mostrado, la aplicación directa del principio del discurso podría ser 
irresponsable o riesgosa – por ausencia de responsabilidad recíproca, por 
ejemplo, cuando no hay voluntad de argumentar –, entonces es necesario 
una función complementadora, y esto es precisamente lo que realiza el 
derecho basado en la fuerza o poder legítimo del Estado. A partir de ello, 
Apel deriva tres funciones del derecho: la primera alude a la exigencia 
de fundamentación del derecho en base a la capacidad de consenso de 
todos los afectados y a la idea regulativa de identificación entre legislador 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   143 25/11/2025   09:48:54



144

GONZALO SCIVOLETTO

y destinatario de la norma (Apel, 1998, p. 814); la segunda, apunta a la 
exigencia de restringir las obligaciones del ciudadano a la limitación de 
la voluntad (Willkür) en relación con el comportamiento externo, para 
que se encuentre liberado (Entlastung) de autodefenderse de manera 
violenta; la tercera se refiere a la exigencia de autonomía, de disponer 
de la propiedad y la libertad de negociar y realizar contratos. Como se 
puede observar, el derecho realiza su función de complementariedad 
del discurso a través de una triple vinculación con derechos básicos 
(humanos), con el monopolio de la fuerza del Estado y con la economía. 
Estas indicaciones ciertamente son lo suficientemente generales como 
para abrir enormes interrogantes en cuanto a los arreglos institucionales 
respectivos. Sin embargo, en este punto quisiera destacar la intención 
más que el resultado. Es decir, como se dijo al comienzo, la comprensible 
insatisfacción de la fundamentación filosófica en este enfoque – que no 
atañe sólo a la política – puede traducirse en una doble ventaja. En primer 
lugar, la articulación de los campos de acción de la filosofía práctica (ética, 
derecho, política, economía) se obtiene a partir de la estructura misma de 
la racionalidad práctica (transformada por el giro lingüístico pragmático) 
y no se basa en el resultado de una forma particular de modernización 
social (esta, en todo caso, atañe a su génesis, pero no a su validez). En 
segundo lugar, el principio del discurso y los principios de igualdad y 
corresponsabilidad inherentes funcionan como criterios normativos para 
la institucionalización de esos campos de acción. Esto permite pensar, 
como se lo ha venido haciendo en la ética discursiva, en la posibilidad 
de imaginar formas de institucionalización más allá del Estado nacional. 
Queda pendiente imaginar si es posible también ir más allá de una forma 
de institucionalización de la economía que, al mismo tiempo que asegure 
la autonomía privada, no produzca asimetrías moralmente injustificables. 

A modo de conclusión

El marco en el que Apel se refiere a la institucionalización de la delibe-
ración o discurso práctico es el de la organización de la corresponsabilidad 
colectiva frente a cuestiones que particularmente hoy ponen en peligro a 
la humanidad en su totalidad (guerras nucleares, desastres ecológicos, po-
breza extrema, etc.) (Apel, 1985 b; 1994 b; 2001 a; 2001 b). En tal senti-
do, la institucionalización del discurso práctico se interpreta a partir de la 
configuración de foros internacionales o, por así decir, de redes de redes, 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   144 25/11/2025   09:48:54



145

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

que den respuestas globales a desafíos globales. El entramado de miles de 
coloquios y conferencias (Apel, 2007) y opiniones publicadas a través de los 
medios de comunicación que configuraría una esfera pública racional-in-
ternacional, y que encarna una realización imperfecta pero aproximada del 
discurso práctico, funcionaría, para Apel, como contrapeso de las grandes 
instituciones o subsistemas funcionales, tales como el mercado o el Esta-
do. Pero además de esta especie de sociedad civil mundial, ya funcionando, 
también se requeriría la institucionalización político-jurídica de un orden 
cosmopolita e incluso de una economía social de mercado. 

Este proyecto macroético posee enormes dificultades cuando se piensa 
en su implementación o su efectividad. En primer lugar, no cabe duda de 
que la opinión pública y la conciencia generada a través de movimientos 
sociales o el activismo funcionan como un mecanismo de presión central 
a la hora de establecer agendas incluso dentro de los propios Estado 
nacionales, pero aquí no se tienen en cuenta los mecanismos o vasos 
comunicantes a través de los cuales se produce esa presión. Tampoco se 
tienen en cuenta las posibilidades que ofrece el sistema político en su 
interior porque, como en gran parte de los deliberativistas, hay una especie 
de visión un tanto maniquea que divide a la “buena” política que emerge 
de la sociedad civil del “sospechoso” sistema político (administrativo-
burocrático) que respondería sólo a intereses de poder, luchas de cargos, 
etc. Además, se encuentra representado de manera muy ingenua el papel 
de los medios de comunicación masiva y de las propias organizaciones 
internacionales – como los organismos multilaterales de crédito (Banco 
Mundial, FMI, etc). 

Pero este déficit en cuanto al diagnóstico político-institucional, esto 
es, a las dificultades en el análisis tanto de los límites de la esfera pública 
racional global como de las potencialidades del propio sistema político, 
por ejemplo, del Estado nacional (incluidas las instituciones como los 
partidos políticos), no impiden valorar la cuestión de fondo en el sentido 
filosófico-normativo. Esta dimensión estructural que atañe al vínculo entre 
filosofía moral y filosofía política puede ser reconducida manteniendo el 
estatuto propio de ambas, sin remitirlas a una supuesta co-originariedad 
que, con razón, despierta la sospecha de indistinción entre los principios 
normativos y la realización de esos principios bajo la configuración 
particular de la modernidad europea. 

El análisis de las condiciones marco para la institucionalización del 
discurso práctico, en el contexto de una ética de la corresponsabilidad 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   145 25/11/2025   09:48:54



146

GONZALO SCIVOLETTO

referida a la historia y las instituciones, ofrece herramientas que permiten 
desarrollar una teoría crítica de las instituciones sin recaer en una especie 
de idealismo utópico donde la sociedad podría comenzar de cero, pero 
sin resignarse al cinismo del “es lo que hay” (una forma criolla de TINA 
– “There is no alternative”). La intención de la ética discursiva de Apel va 
en esta dirección, más allá de los cuestionamientos o tensiones que se han 
intentado mostrar en este trabajo. Tales tensiones pueden ser atribuidas 
a dos causas fundamentales: en primer lugar, al contexto histórico 
de la crisis del modelo socialista y de una relativa aceptación de la 
razonabilidad sistémica-funcional de la economía de mercado capitalista. 
Una economía que puede ser domesticada, controlada o compensada con 
un criterio moral de justicia social (Kuhlmann, 2015), pero nada más 
(aunque en nuestro contexto actual, nada menos). La otra razón, más 
profunda y que demanda un trabajo de investigación sostenido, tiene que 
ver con el marco teórico-metodológico que se encuentra en el trasfondo 
de la teoría social y de la modernidad de Habermas, que Apel, a pesar de 
todas sus críticas, en cierto sentido da por sentada.  

Para terminar, es importante entonces poner en valor el rendimiento 
político del principio del discurso y su institucionalización. En especial, 
si nos detenemos en la cuestión de la inclusión en el discurso podemos 
observar que hay dos condiciones marco: por un lado, la posibilidad 
interna o auto-posibilitación de participar, que atañe a la formación de 
la voluntad y la racionalidad práctica de los sujetos, lo que incluye la 
capacidad de desempeñarse en un marco democrático; por otro lado, las 
condiciones externas, por ejemplo, de las garantías de una participación 
libre que no ponga en riesgo la responsabilidad asumida frente a otros 
sistemas de autoafirmación o de los medios materiales indispensables. 
En cualquier caso, la pregunta por la producción de prácticas sociales o 
instituciones que promuevan esas condiciones marco no es una pregunta 
externa al principio del discurso, sino que es inherente a él, en la medida 
que el discurso implica su realizabilidad práctica, esto es, el diálogo 
argumentativo real con todos los afectados. Por lo tanto, la legitimidad 
democrática no puede desentenderse de la pregunta por las condiciones 
de posibilidad reales para la inclusión ni puede dar por supuesta que 
esas condiciones están ya dadas por los mecanismos legales-formales 
vigentes. En este sentido puede existir un punto de convergencia entre 
la racionalidad estratégica y la racionalidad ética-comunicativa. Lo 
que determina la justificación de una estrategia moral es si se dirige 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   146 25/11/2025   09:48:54



147

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

a la realización de las condiciones de simetría discursiva e igual 
corresponsabilidad: toda aquella medida que apunte en esta dirección 
estará justificada incluso si no ha sido tamizada por la deliberación. Pues 
no hay deliberación genuina, discurso práctico en sentido estricto, si no 
están todos los afectados sentados a la mesa.

Referencias

ANDERSON, J. (2001). “Competent Need-Interpretation and Discourse 
Ethics”. Rehg, W. y Bohman, J. (eds.). Pluralism and the Pragmatic Turn. 
Essays in honor of Thomas McCarthy. MIT Press.

APEL, K.-O. (1985). La transformación de la filosofía. 2 Tomos, Madrid: 
Taurus.

APEL, K.-O. (1988). Diskurs und Verantwortung. Das Problem des 
Übergangs Poskonventionellen Moral, Frankfurt: Suhrkamp.

APEL, K.-O. (1991). Teoría de la verdad y ética del discurso. Barcelona: 
Paidós.

APEL, K.-O. (1993). “Discourse Ethics as a Response to the Novel 
Challenges of Today´s Reality to Coresponsability”. The Journal of Religion, 
73(4), 496-513.

APEL, K.-O. (1997). “Plurality of Good? The Problem of Affirmative 
Tolerance in a Multicultural Society”. Ratio Juris, 10(2), 199-212.

APEL, K.-O. (1998). Auflösung der Diskursethik? Zur Architektonik 
der Diskursdifferenzierung in Habermas´ Faktizität und Geltung, en 
Auseinandersetzungen in Erprobung des Transzendentalpragmatischen 
Ansatzes. Frankfurt am Main: Suhrkamp, 728-837.

APEL, K.-O. (2000). “Globalization and the Need for Universal Ethics”. 
European Journal of Social Theory, 3(2), 137–155.

APEL, K.-O. (2001). The Response of Discourse Ethics to the Moral Challenge 
of the Human Situation Specially Today, Leuven, Peeters.

APEL, K.-O. (2002). “On the Relationship between Ethics, International 
Law and Political-Militar Strategy in Our Time. A Philosophical 
Retrospective on the Kosovo Conflict”, European Journal of Social Theory 
4(1), 29–39. 

Ética del Discurso _MIOLO.indd   147 25/11/2025   09:48:54



148

GONZALO SCIVOLETTO

APEL, K.-O. (2004). Apel versus Habermas. Granada: Comares.

APEL, K.-O. (2007). La globalización y una ética de la responsabilidad: 
Reflexiones filosóficas sobre la globalización. Buenos Aires: Prometeo Libros.

APEL, K.-O. (2011). Paradigmen der Ersten Philosophie. Zur reflexiven 
transzendentalpragmatischen Rekonstruktion der Philosophiegeschichte, 
Frankfurt am Main: Suhrkamp.

APEL, K.-O. (2020). “Kontingente Identität und historische Haftung. 
Ein Gespräch mit Karl-Otto Apel 1990 – revisited”, entrevista realizada 
por M. Brumlik y H. Brunkhorst, en Topologik. Rivista Internazionale di 
Scienze Filosofiche, Pedagogiche e Sociali, 26. Disponible en: http://www.
topologik.net/Special_Issue_26_Karl Otto_Apel_Vita_e_Pensiero_Leben_
und_Denken_Volume_2.htm  (Recuperado el 1 de Septiembre de 2020). 

BERGER, P. (1965). “Arnold Gehlen and the Theory of Institutions”, en 
Social Research, 32(1), 110-115.

BÖHLER, D. (1982). “Transzendentalpragmatik und kritische Moral. Über 
die Möglichkeit und die moralische Bedeutung einer Selbstaufklärung 
der Vernunft”, en Kuhlmann, W., Böhler, D. (Ed.) (1982), Kommunikation 
und Reflexion. Zur Diskussion der Transzendentalpragmatik Antworten auf 
Karl-Otto Apel, Frankfurt: Suhrkamp.

BURCKHART, H. (2000). “Nichthintergehbarkeit und Unverzichtbarkeit 
einer diskursethischen Begründung von Moral”, en Burckhart, H, Reich, 
K. (Eds.), Begründung von Moral: Diskursethik versus Konstruktivismus, 
Würzburg: Königshausen und Neumann.

CASULLO, M. E. (2009). Expanding the Borders of Democracy: Deliberative 
Democracy and Populism, Faculty of the Graduate School of Arts and 
Sciences of Georgetown University, PhD. Dissertation.

DAMIANI, A. (1997). “Teoría de la Argumentación y Ética Discursiva”, en 
Revista de Filosofía, X (18), Universidad Complutense de Madrid, 187-216.

DAMIANI, A. (2007). “Sinceridad y Argumentación”, en Michelini, D. et 
al. (Eds), Ética del Discurso. Recepción y Críticas desde América Latina, Río 
Cuarto: Ediciones del ICALA, 65-80.

DAMIANI, A. (2015). “La buena voluntad. Un examen ético-discursivo”, 
en Michelini, D. et al. (Eds.), Ética, política y discurso, Tomo 1, Río Cuarto: 
Ediciones del ICALA, 105-112.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   148 25/11/2025   09:48:54



149

ÉTICA DISCURSIVA Y LEGITIMIDAD DEMOCRÁTICA: ACERCA DEL RENDIMIENTO POLÍTICO...

DAMIANI, A. (2016). “Simetría discursiva y responsabilidad práctica”, en 
Ética y discurso, 1 (1), 69-88.

DE ZAN, J. (2004). La ética, los derechos y la Justicia, Montevideo: 
Fundación Konrad Adenauer.

FERNÁNDEZ, G. (2006). “La ética del discurso de K.-O. Apel frente al 
problema de las coerciones funcionales sistémicas (Sachzwänge)”, Agora 
Philosophica. Revista marplatense de filosofía, VII, 14.

GÜNTHER, K. (1993). The Sense of Appropriateness: Application Discourses 
in Morality and Law, New York: SUNY Press.

HABERMAS, J. (1971). Algunas dificultades en el intento de mediar entre 
teoría y praxis, Introducción a la segunda edición de Teoría y praxis, 
Madrid: Tecnos.

HABERMAS, J. (1987). Conciencia moral y acción comunicativa, Barcelona: 
Taurus.

HABERMAS, J. (1998). Facticidad y validez, Madrid: Trotta.

HABERMAS, J. (1999). “Bestialidad y humanidad. Una guerra en el límite 
entre derecho y moral”, en ABC, Madrid, 3/5/99.

HABERMAS, J. (2002). Verdad y justificación, Madrid: Trotta.

HABERMAS, J. (2003). Acción comunicativa y razón sin trascendencia, 
Buenos Aires: Paidós.

HABERMAS, J. (2010). Teoría de la acción comunicativa, Madrid: Trotta.

HONNETH, A. (2014). El derecho a la libertad. Esbozo de una eticidad 
democrática, Buenos Aires: Katz.

JÜTTEN, T. (2013). “Habermas and the Markets”, Constellations, 20(4), 
587-603.

KANT, I. (2007). Crítica de la razón práctica, Buenos Aires: Losada.

KUHLMANN (2015). “Economía y justicia social”, en Michelini, D. et 
al. (Eds.), Ética, política y discurso, Tomo 2, Río Cuarto: Ediciones del 
ICALA, 275-283.

MALIANDI, R. (2007). “Importancia y límites del paradigma de restricción 
compensada en la ética del discurso de Karl-Otto Apel”, en Michelini, D., 
De Zan, J., Ética del discurso. Recepción y críticas desde América Latina, 
Río Cuarto: Ediciones del ICALA.

Ética del Discurso _MIOLO.indd   149 25/11/2025   09:48:54



150

GONZALO SCIVOLETTO

MICHELINI, D. (2008). Bien común y ética cívica. Una propuesta desde la 
ética del discurso, Buenos Aires, Bonum.

MÖLLER, K. (2018). Popular Sovereignty, Populism and Deliberative 
Democracy, en International PHILOSOPHICAL INQUIRY, v. 42, n. 1-2.

PRONO, S. (2013). “Moral, política y derecho. La ética del discurso y sus 
aportes al estado democrático de derecho”, Universitas. Revista de Filosofía, 
Derecho y Política, n° 17, 47-69.

REIGADAS, C. (2006). “Democracia y sociedad civil en América Latina”, en 
Michelini, D. (Ed.), La filosofía ante los desafíos del mundo contemporáneo, 
Río Cuarto: Fundación ICALA, 307-325. 

SALERNO, G. (2015). “Inevitabilidad de la alienación en el marco de la 
economía monetaria. Análisis y crítica provisoria”, en Michelini, D. et al. 
(Eds.), Ética, política y discurso, Tomo 2, Río Cuarto: Ediciones del ICALA, 
143-150.

SCIVOLETTO, G. (2016). “Institucionalización”. Erasmus. Revista para el 
diálogo intercultural 18, n. 1, 27-48.

SCIVOLETTO, G. (2017a). “Lenguaje y comprensibilidad. Acerca de la 
traducción del contenido semántico del discurso religioso”. Ética y discurso, 
2 (2), 87-99.

SCIVOLETTO, G. (2017b). “La religión en la esfera pública. Análisis de la 
cláusula de traducción del discurso religioso al lenguaje secular”. Análisis. 
Revista de investigación filosófica 4, n. 1.

SCIVOLETTO, G. (2020). “Ética del discurso como ética referida a las 
instituciones”. Disputatio. Philosophical Research Bulletin 9, n. 12.

Impresso em novembro de 2025

Ética del Discurso _MIOLO.indd   150 25/11/2025   09:48:54


